
AFROEDUCAÇÃO: PROJETO DIÁRIO DA DANDARA

RESUMO

Este  relato  possui  como  objeto  o  projeto  “Diário  da  Dandara”,  uma  atividade  na  perspectiva
antirracista desenvolvida junto a uma turma de 1° ano do ensino fundamental anos iniciais na Escola
Municipal Adalberto Studart Filho. O projeto “Afroeducação: Diário da Dandara” objetivou contribuir
com a promoção de uma cultura antirracista, na valorização da cultura afro-brasileira, no respeito à
diversidade e no cuidado com os corpos negros de crianças pequenas na escola. Para fundamentar o
relato, foram utilizadas autoras, professoras e intelectuais negras que refletem sobre a educação e a
sociedade  numa  perspectiva  antirracista,  como Djamila  Ribeiro  (2019),  Bárbara  Carine  (2023)  e
Ângela Davis (2016). No cuidado e no afeto decorrente das interações, foi possível perceber que entre
as crianças pequenas é possível desenvolver uma cultura antirracista mais efetiva desde a infância.
Assim, o “Afroeducação: Projeto Diário da Dandara” potencializou atitudes de cuidado, valorização
da  cultura  afro-brasileira  e  o  respeito  aos  corpos  negros  de  meninos  e  meninas  na  instituição,
favorecendo a participação e envolvimento das famílias,  ampliando a discussão e o conhecimento
sobre o assunto com todos os envolvidos.

Palavras-chave: Afroeducação, Cultura Antirracista, Diário da Dandara, Diversidade. 

AFROEDUCAÇÃO: PROJETO DIÁRIO DA DANDARA

É importante  lembrar  que,  apesar  de  a  Constituição  do
Império de 1824 determinar que a educação era um direito
de todos os cidadãos, a escola estava vetada para pessoas
negras escravizadas (Djamila Ribeiro, 2019).

INTRODUÇÃO

Distante  da  perspectiva  da  Constituição  do  Império  de  1824,  citada  por  Djamila

Ribeiro,  e que está na epígrafe deste relato,  a escola,  na atualidade,  é um direito de todo

cidadão,  indiscriminadamente,  seja  o  cidadão  de  pele  preta,  parda,  branca  ou  amarela.

Entretanto, entre o que se configura na lei e o que ocorre no cotidiano escolar demonstra que

ainda há um longo caminho a ser percorrido. Nossas crianças têm acesso à escola, a direitos

básicos,  à  saúde,  mas  em uma sociedade  estruturalmente  racista,  ainda  precisamos  travar

algumas lutas no cotidiano escolar. Segundo Pinheiro (2023):

                                      O Brasil é um país estruturalmente racista e, nesse cenário, não há
como fugir do racismo na escola. (...) Isso não significa que, como a



escola reproduz racismo, não há nada a ser feito. Muito pelo contrário:
sendo 

a  escola  um  espaço  de  reprodução  dessas  estruturas  de  opressão,
precisamos  pensar  em  mecanismos  de  superação  dessas  mazelas
também,  principalmente  por  meio  do  sistema  educacional  formal
(Pinheiro, 2023, p. 67).

Portanto, sociedade e escola ainda precisam romper com o racismo e com as diferentes

formas de preconceito e opressão que ecoam desde os nossos ancestrais e são práticas ainda

presentes  de  forma  (des)velada  em  nossas  atividades  cotidianas.  Conforme  destacou  o

Documento Curricular Referencial de Fortaleza (DCFor), no volume 9, intitulado “Cidadania,

Diversidade e Inclusão”:

A escola,  na condição de instituição  de reprodução social,  também
pode  ser  reconhecida  como  um  dos  locais  em  que  existe  a
minimização de casos de racismo, ação recorrente em nosso contexto.
Além  disso,  a  escola  também  é  responsável  pela  construção  de
conhecimentos  outros  que  permitem  uma  valorização  histórico-
cultural das populações negras e indígenas (Fortaleza, 2024, p. 28). 

Dessa forma, é urgente conhecer a nossa história – negra e indígena – por uma outra

perspectiva, que não apenas a brancocêntrica, e valorizar a contribuição de nossos ancestrais.

Formar cidadãos críticos é uma das funções sociais básicas da escola. Como afirma Pinheiro, 

A  escola  é  um  complexo  social  fundamental  no  processo  de
transformação da realidade social; ela é influenciada pelo sistema, ao
passo que, em contrapartida, também o influencia, uma vez que forma
as  pessoas  que  vão  ocupar  e  ajudar  a  construir  todas  as  demais
instâncias sociais. Nesse sentido, a escola precisa ser uma forte aliada
no  enfrentamento  das  opressões  estruturais,  fundamentalmente  o
racismo (Pinheiro, 2023, p. 147). 

 E assim, promover uma educação emancipatória para formar cidadãos atuantes, pois

sabemos que as lutas sociais têm seus efeitos e repercussões nas leis e na garantia de direitos

da população em diversas instâncias de nossa sociedade. Mediante diversos debates e ações

antirracistas, que têm sua gênese nas lutas e movimentos sociais,  a Lei n.º     10.639, de 9 de  

janeiro de 2003, posteriormente alterada pela    Lei n.º 11.645  ,     torna obrigatório o ensino da

história  e  da  cultura  afro-brasileira  e  indígena no  currículo  escolar  em todo  o  país.  Tais

medidas  fazem parte  de ações afirmativas  voltadas  a grupos socialmente  excluídos,  como

negros e indígenas, por exemplo.

http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/lei%2010.639-2003?OpenDocument
http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/lei%2010.639-2003?OpenDocument


Nesse sentido, refletindo sobre essas lutas e a prática do que consta na lei,  buscamos

vivenciar na escola experiências de educação para as relações étnico-raciais. Em consonância 

com os documentos que referenciam o trabalho pedagógico, como o Documento Referencial

Curricular do Ceará (DCRC): 

Tais leis são ações afirmativas, pois fazem parte de um conjunto de
medidas especiais, voltadas a grupos discriminados e vitimados pela
exclusão  social.  As  ações  afirmativas  implantadas,  na  educação
brasileira,  têm como intuito  fazer  com que  a  sociedade,  como um
todo,  por  meio  do estudo dessa  temática,  volte  o  seu olhar  para  o
reconhecimento das experiências, ações e vivências desses povos, que,
durante muito tempo, foram menosprezadas (Ceará, 2019, p. 97).

Observamos  no  cotidiano  escolar  que  Joana  quase  sempre  era  excluída  pelas

coleguinhas;  Maria  se  sentava  no  fundo  da  sala  e  constantemente  permanecia  caladinha.

Refletimos: O que há em comum entre elas e tantas outras Joanas e Marias? A cor da pele e o

silenciamento delas, e de tantas outras crianças/mulheres pretas, apareceu fortemente como

uma hipótese. Nesse sentido, concordando com o DCFor, documento norteador: 

O  trabalho  pedagógico  sistemático  com/sobre  as  questões  étnico-
raciais  fortalece  as  identidades  dos  estudantes  –  suas  histórias,
culturas,  pertencimentos.  Dessa  forma,  colabora  significativamente
com a  construção de  uma sociedade  mais  equânime,  ética,  cidadã,
inclusiva (Fortaleza, 2024, 30).

Destarte,  fortalecer  o  reconhecimento  identitário  em  seus  aspectos  históricos  e

culturais  é condição fundamental  na construção de uma sociedade antirracista.   O projeto

surge como resultado de uma caminhada em que se questiona: como promover na escola uma

cultura antirracista entre as crianças pequenas? Como favorecer o respeito à diversidade e à

igualdade racial,  incentivando a empatia e a valorização das diferenças entre as crianças a

partir de pautas afro-brasileiras? Como favorecer o afeto e o cuidado com corpos negros de

forma lúdica? Como valorizar a cultura do povo negro entre crianças pequenas? 

DESCRIÇÃO DA EXPERIÊNCIA

Este  relato  possui  como objeto  o  projeto  “Diário  da  Dandara”,  uma  atividade  na

perspectiva antirracista desenvolvida com crianças na rede pública de ensino de Fortaleza. A

experiência foi realizada junto a uma turma de 1° ano do ensino fundamental anos iniciais na



Escola  Municipal  Adalberto  Studart  Filho.  O  projeto  “Afroeducação:  Diário  da  Dandara”

objetivou contribuir com a promoção de uma cultura antirracista, na valorização da cultura

afro-brasileira,  no respeito  à  diversidade  e  no cuidado com os  corpos negros  de crianças

pequenas 

na  escola.  Têm-se como objetivos  específicos  favorecer  o  afeto  e  o  cuidado  com corpos

negros  de  forma  lúdica;  promover  na  escola  uma  cultura  antirracista  entre  as  crianças

pequenas;  e  valorizar  a  cultura  ancestral  dos  povos  do  continente  africano  entre  crianças

pequenas.

Para  a  realização  do  referido  trabalho,  utilizamos  os  registros  fotográficos,  as

anotações  das  falas  das  crianças,  bem  como  os  registros  do  “Diário  da  Dandara”.  Para

fundamentar o relato, foram utilizadas autoras, professoras e intelectuais negras que refletem

sobre a educação e a sociedade numa perspectiva antirracista, como Djamila Ribeiro (2019),

Bárbara Carine (2023) e Ângela Davis (2016).

Diante desse cenário, os lápis com vários tons de pele estiveram presentes desde o

início do ano letivo na nossa sala de aula; as leituras de livros com a proposta de discutir “o

tom de pele” e as bonecas pretas sempre foram apresentadas, e as crianças, assim, interagiam

com a  temática  da  educação  para  as  relações  étnico-raciais  ao  passo  em que construíam

conhecimentos diversos. 

No  entanto,  buscando  sistematizar  ainda  mais  essas  ações,  sobretudo  devido  a

situações de exclusão e preconceito na sala, desenvolvemos o projeto, que propôs, além do

estímulo  ao  cuidado  e  ao  afeto  com um corpo  negro  ao  fazer  uso  da  boneca,  discutir  a

importância da representatividade, do respeito e da valorização da cultura afro-brasileira.

O  projeto  “Diário  da  Dandara”  foi  ponto  de  partida  para  problematizar  junto  às

crianças  as  diferentes  tonalidades  de  pele,  complementando  as  discussões  acerca  do  uso

concreto de lápis  de cor com diferentes  tonalidades.  Com essas experiências,  foi  possível

dialogar desde questões mais pontuais, próximas às crianças, como a sua própria autoimagem

e identidade, até pensar a perspectiva decolonial acerca da história centrada na cultura afro-

brasileira. 



Outrossim, ao disponibilizarmos os lápis de diferentes tonalidades de pele, foi possível

as crianças identificarem e compararem o seu tom de pele. Dessa forma, retomamos uma

conversa que surgiu quando uma delas solicitou aos professores e coleguinhas um lápis “cor

de pele” para pintar o seu desenho. Em roda, perguntamos: todos têm o mesmo tom de pele?

Nesse momento, elas compararam as suas cores, colocando os braços lado a lado aos de seus

coleguinhas  e  estabelecendo  comparações:  “-  Tia,  João  é  quase  da  minha  cor!”.  Então,

solicitamos que elas se desenhassem utilizando as “novas cores de pele”.

Posteriormente,  apresentamos  uma  boneca  de  cor  negra,  e  foi  explicado  que  as

crianças  a  levariam para  casa,  interagiriam com ela  e,  em um diário,  escreveriam algum

momento de suas rotinas com a boneca. Realizamos uma votação para que elas escolhessem o

nome da boneca. Assim, foram apresentados diferentes nomes próprios afro-brasileiros, seus

significados e suas  histórias.  Dentre  os  nomes,  estavam Alika,  Inaé,  Irie,  Dandara,  Lueji,

Luena, Loveli, Darline e Imani.

Na ocasião, um dos coleguinhas queria opinar e convencer uma amiga para que ela

votasse no nome que ele gostaria que ganhasse. Nesse momento, foi possível dialogar sobre

democracia e a escolha democrática a partir do voto, momento em que a coleguinha poderia

votar no nome de sua preferência, sendo livre a sua escolha. As crianças, em sua maioria,

escolheram o nome Dandara para a nova amiguinha. 

Foi enviado para o grupo de WhatsApp das famílias uma orientação prévia para que

elas  acolhessem a  boneca  e  favorecessem a  atividade  proposta;  a  mesma  orientação  era

encaminhada junto com Dandara, o diário e uma bolsinha. O recadinho orientava: “Você está

recebendo uma amiga para brincar e cuidar. De origem afro-brasileira, Dandara foi o nome

escolhido por nossa turminha e significa princesa guerreira ou princesa negra. Nesse diário

você  escreverá  as  aventuras  vividas  por  vocês  e  Dandara  enquanto  ela  estiver  sob  seus

cuidados. Depois, você compartilhará com seus colegas de sala”. Também foi orientado que

as crianças escrevessem com uma frase, desenhassem e fotografassem algum momento da

vivência com a boneca. Nos registros foi perceptível o envolvimento das famílias e a adesão

ao projeto.



Ao retornar para a sala, as crianças partilhavam as experiências vividas com Dandara.

Aliada a essa atividade, realizamos a apresentação de um vídeo educativo sobre a História do

Antigo Egito, cultura e sociedade, que narrava os conhecimentos acerca da cultura africana

desde a  revolução agrícola  e,  posteriormente,  com as  descobertas  científicas  nas áreas  da

matemática,  engenharia  e  química.  Abordamos  todo  o  conhecimento  ancestral  numa

perspectiva decolonial.  

Vivenciamos,  ainda,  a  leitura  do  livro  “Princesas  negras”,  de  Ariane  Celestino  e

Edileuza Penha, momento em que foram apresentadas às crianças diversas princesas negras de

impérios distintos, como a princesa Ariana Austin, da Etiópia, Elizabeth, de Toro, na Uganda,

Omo-Oba Adenrele Ademola,  de Abeokuta,  na Nigéria,  Esther Kamatari,  de Burundi,  e a

princesa Omoba Aina, da África Ocidental. 

Dentre  outras  obras,  realizamos,  também,  a  leitura  do  livro  “História  pretinha  das

coisas: as descobertas de Ori”, que narra a história de uma criança negra que faz uma viagem

à cidade de Meroé, no Sudão. A história remonta a invenções e personalidades reais históricas

africanas.  Em outro  momento,  apresentamos  o  livro  “História  preta  das  coisas”  e  a  obra

“Descolonizando  saberes:  mulheres  negras  na  ciência”,  da  autora  Bárbara  Carine,  uma

intelectual negra, nordestina (baiana) e, como ela se autointitula, “diferentona”. Na roda de

conversa,  exploramos  as  descobertas  de pessoas  negras,  muitas  suprimidas  durante  muito

tempo na História.

          Os vídeos e leituras dos livros ocorreram de forma simultânea com a visita da Dandara

às residências das crianças. Durante o processo e devido a uma demanda da turma, em que os

alunos disputavam entre si a oportunidade de levar Dandara para casa, disponibilizamos um

boneco,  o  qual  demos  o  nome  de  Miltinho,  em  referência  ao  geógrafo  Milton  Santos.

Percebemos, com isso, que as crianças estavam gostando de vivenciar essas experiências e

descobrir valores nas histórias e culturas negras.

Para finalizar a atividade, crianças e famílias avaliaram a experiência de forma escrita

em balões de diálogo, relatando um pouco sobre a experiência: “Fui um prezente para min

rasa negra te amo te espero, aqui di novo com migo cativa te amo” (sic). “Eu amei a Dandara

fiquei muito emoçonado” (sic).



CONSIDERAÇÕES FINAIS

O projeto potencializou atitudes de cuidado, valorização e respeito aos corpos negros

de meninos e meninas na instituição e para além dela,  ampliando a discussão para outras

turmas da escola em que foi realizada a atividade.  Promover a diversidade e a igualdade

racial,  incentivando a empatia,  o respeito  e a valorização das diferenças  entre as crianças

pequenas a partir de pautas afro-brasileiras, é condição fundamental para a construção de uma

sociedade antirracista. 

No cuidado e no afeto decorrente das interações, foi possível perceber que entre as

crianças  pequenas  é  possível  desenvolver  uma  cultura  antirracista  mais  efetiva  desde  a

infância. 

Assim,  o  “Afroeducação:  Projeto  Diário  da  Dandara”  potencializou  atitudes  de  cuidado,

valorização da cultura afro-brasileira e o respeito aos corpos negros de meninos e meninas na

instituição, favorecendo a participação e envolvimento das famílias, ampliando a discussão e

o conhecimento sobre o assunto com todos os envolvidos. 

REFERÊNCIAS

CEARÁ. Secretária da Educação do Estado do Ceará. Documento Curricular Referencial 
do Ceará: educação infantil e ensino fundamental. Secretária da Educação do Estado do 
Ceará. Fortaleza: SEDUC, 2019.

FORTALEZA. Documento Curricular Referencial de Fortaleza: incluir, educar e 
transformar. Cidadania, diversidade e inclusão. v. 9. [organização Celina Henriqueta Matos de
Heredia Nascimento... [et al.]; coordenação Mirna França da Silva Araújo, Marlucia Delfino 
Amaral]. Rio de Janeiro: Fundação Getúlio Vargas, 2024. 

PINHEIRO, Bárbara Carine Soares. História pretinha das coisas. 1. ed. São Paulo: Livraria 
da Física 2022. 

PINHEIRO, Bárbara Carine Soares. Como ser um educador antirracista. São Paulo: 
Planeta do Brasil, 2023. 

RIBEIRO, Djamila. Pequeno manual antirracista. 1. ed. São Paulo: Companhia das letras, 
2019.


