
A MÚSICA COMO ESTRATÉGIA PEDAGÓGICA PARA O ENSINO

DAS RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS NO COMPONENTE HISTÓRIA:

RELATOS DE EXPERIÊNCIA NO ENSINO FUNDAMENTAL I

Tailane da Silva Santos 1

Joice Cintra de Souza 2

Luana Patrícia Costa Silva 3

RESUMO

O objetivo deste trabalho é apresentar uma experiência que fez uso da música enquanto estratégia
pedagógica  para  o  ensino  das  relações  étnico-raciais  no  componente  de  história,  articulada  à
implementação da Lei 10.639/2003 que determina a obrigatoriedade do ensino de história e cultura
africana  e  afro-brasileira  nas  instituições  de  ensino.  O  estudo  resulta  do  período  de  observação
participante  e  realização  do  diagnóstico  nos  seis  primeiros  meses  de  atuação  como  bolsistas  no
Programa de Bolsa de Iniciação à Docência (PIBID), no subprojeto alfabetização, em uma turma do 5º
ano do Ensino Fundamental  em uma comunidade rural.  Durante as  aulas  observadas,  o professor
regente trabalhou com as canções Mercado Branco, de Edson Gomes, e Cota Não É Esmola, de Bia
Ferreira, para discutir racismo estrutural, desigualdades e as lutas por direitos das populações negras.
A pesquisa  de abordagem qualitativa  está  ancorada em teorias  que discutem musicalização como
prática  cultural  e  mediador de ensino,  identidades  negras,  papel  docente  na educação antirracista,
currículos escolares e a Lei  10.639/2003, utilizando de bases teóricas como Gomes (2008,  2012);
Munanga (2008, 2015); Silva (2011) entre outros. Os resultados indicam que quando contextualizada
historicamente e alinhada com práticas docentes comprometidas com a justiça racial,  a  música se
figura  um  relevante  instrumento  pedagógico  para  o  ensino  das  relações  étnico-raciais  e  o
fortalecimento das identidades negras dos estudantes e sua percepção pelos demais. Além disso, a
música se revela como meio de resistência e afirmação das populações historicamente marginalizadas,
promovendo um ambiente educacional inclusivo e reflexivo. O estudo contribuiu para o entendimento
da música como instrumento pedagógico,  especialmente  no ensino das  relações  étnico-raciais  e a
importância do compromisso ético-político do educador para a implementação da Lei10.639/2003.

Palavras-chave: Música, Lei10.639/2003, Identidades Negras.

1 Graduanda do Curso de Licenciatura em Pedagogia da Universidade Federal do Recôncavo da Bahia - UFRB,
tailanes263@gmail.com;
2 Graduanda do Curso de Licenciatura em Pedagogia da Universidade Federal do Recôncavo da Bahia - UFRB,
joice.cintra@aluno.ufrb.edu.br;
3 Docente da Universidade Federal do Recôncavo da Bahia e Coordenadora de Núcleo no PIBID Alfabetização,
luanacosta@ufrb.edu.br.



INTRODUÇÃO

O  Brasil,  país  marcado  pela  miscigenação,  viveu  muitos  anos  sob  o  mito  da

democracia racial. Entretanto, a realidade revela outro cenário: o projeto de dominação das

nações  europeias  impôs  sobre  os  corpos  negros  o  peso  do  racismo,  ainda  presente  nas

estruturas sociais do país.

O campo educacional,  infelizmente,  também tem figurado o cenário de produção e

reprodução das discriminações raciais como apontam Silva (2011) e Conceição (2012). 

Nesse  sentido,  a  Lei  10.639/2003 surge como conquista  do Movimento  Negro no

âmbito  educacional.  A  referida  Lei  determina  a  obrigatoriedade  do  ensino  de  História  e

Cultura Africana e Afro-Brasileira nas instituições de ensino públicas e privadas, a fim de

tornar a educação formal uma aliada na luta antirracista.

Tal  realidade  decorre  de  currículos  ainda  ancorados  em  uma  historiografia

eurocentrada,  que  privilegia  o  continente  europeu  e  os  povos  brancos,  em detrimento  de

negros, indígenas e os demais grupos historicamente marginalizados. A colonização, nesse

sentido, foi um dos principais mecanismos responsáveis pela manipulação historiográfica que

continua a hierarquizar culturas e impactar o reconhecimento e a valorização das identidades

negras. Atualmente, essa lógica se perpetua também por meio de materiais didáticos, como os

livros didáticos, onde a presença negra ainda é extremamente reduzida e estereotipada (Silva,

2011) e Monteiro (2023).

Diante desse contexto, compreender a música como estratégia pedagógica significa reconhecer

o potencial das expressões culturais negras no processo educativo e na luta por justiça social. Além de

legitimar vozes negras em suas próprias narrativas, essa escolha pedagógica se contrapõe às teorias

tradicionais que abordam os aspectos relacionados as populações negras sem considerar as produções

negras – ou seja, sempre a partir de um olhar externo, em que o negro é objeto da pesquisa, mas

raramente sujeito pesquisador (Vieira; Silva, 2016).

Esse  trabalho  apresenta  uma  experiência  no  âmbito  do  Programa  Institucional  de

Bolsa de Iniciação à Docência – PIBID no subprojeto Alfabetização, em uma turma do 5º ano

do Ensino Fundamental I, em uma escola pública na Mata das Covas, comunidade rural do

município  de  Amargosa-  Ba.  A  investigação  foi  realizada  no  período  de  observação



participante e buscou compreender como a música pode contribuir para o ensino das relações

étnico-raciais e para o fortalecimento das identidades negras nos espaços educacionais.

A  pesquisa  de  abordagem  qualitativa,  teve  como  base  a  observação  participante

(Ludke;  André,  1996)  e  Brandão (2007)  e  foi  desenvolvida  nos  seis  primeiros  meses  de

atuação no PIBID. Durante o período, o professor regente trabalhou com as canções Mercado

Branco,  de  Edson  Gomes  e  Cota  Não  É  Emola,  de  Bia  Ferreira,  para  discutir  racismo

estrutural, desigualdades e resistência negra. As aulas foram acompanhadas e registradas em

diário de campo, compondo o material empírico analisado.

Os  resultados  indicam que,  quando  contextualizada  e  mediada  de  forma crítica,  a

música se configura como um relevante instrumento pedagógico para o ensino das relações

étnico-raciais, permitindo reflexões profundas sobre o racismo, a valorização das identidades

negras e o papel da escola na construção de uma educação antirracista. Dessa forma, o estudo

contribui para o entendimento da música como prática de resistência,  expressão cultural  e

instrumento educativo comprometido com a justiça social.

METODOLOGIA 

A experiência analisada foi desenvolvida em uma escola pública, localizada em uma

comunidade  rural  do município  de  Amargosa-  Ba,  com uma turma  do 5º  ano do Ensino

Fundamental I, durante o período de observação participante no Programa Institucional de

Bolsa de Iniciação à Docência – PIBID, no subprojeto Alfabetização. O trabalho ocorreu nos

seis  primeiros  meses  de  atuação no Projeto,  quando se buscava  compreender  o cotidiano

escolar, as práticas pedagógicas e conhecer a comunidade e suas demandas.

Trata-se  de  um  estudo  qualitativo,  pois  buscou  compreender  os  fenômenos

educacionais além dos números, objetivando uma investigação mais profunda das questões

sociais que envolvem os sujeitos. (Ludke; André, 1986).

A escolha da observação participante, possibilitou um olhar atento sobre as questões

pedagógicas, sobretudo, na forma como a temática das relações étnico-raciais era abordada

em sala  de aula  (Brandão, 2007).  Tal  postura exigiu,  escuta atenta,  envolvimento  com as

práticas  pedagógicas  desenvolvidas  com a  turma,  registro  das  informações  em  diário  de

campo e reflexões contínuas sobre o espaço escolar como espaço como campo de formação, o

papel da Educação para a emancipação dos sujeitos, o papel docente para construção de uma

educação antirracista e o ensino das relações étnico-raciais no componente de História.



Durante as observações, o professor regente realizou um conjunto de atividades que

integravam a música ao ensino de História. Entre elas, destacaram-se as canções  Mercado

Branco de Edson Gomes e  Cota Não É Esmola de Bia Ferreira, utilizadas como ponto de

partida para as reflexões sobre racismo estrutural, desigualdades sociais e resistência negra.

As aulas foram acompanhadas pelas bolsistas do PIBID, que registraram as falas, reações e

diálogos dos estudantes, compondo o material empírico analisado neste trabalho.

Essa escolha metodológica não se limitou a descrição prática, mas buscou interpretar

os sentidos produzidos no espaço da sala de aula, compreendendo a música não apenas como

recurso  didático,  mas  como  fonte  histórica,  instrumento  de  manifestação  cultural,  de

construção e valorização de identidades e de consciência racial. 

Assim, a metodologia adotada alinha-se ao compromisso ético-político da pesquisa em

Educação, segundo o pensamento freiriano, que compreende a compreensão como caminho

para a leitura do mundo e transformação social (Freire, 1996).

REFERENCIAL TEÓRICO

O  Brasil,  país  marcado  pela  miscigenação,  viveu  muitos  anos  sob  o  mito  da

democracia racial. Entretanto, a realidade revela outro cenário: o projeto de dominação das

nações  europeias  impôs  sobre  os  corpos  negros  o  peso  do  racismo,  ainda  presente  nas

estruturas sociais do país.

O campo educacional,  infelizmente,  também tem figurado o cenário de produção e

reprodução das discriminações raciais como apontam Silva (2011) e Conceição (2012). Nesse

sentido,  a  Lei  10.639/2003  surge  como  conquista  do  Movimento  Negro  no  âmbito

educacional.  A referida  Lei  determina  a  obrigatoriedade  do ensino  de  História  e  Cultura

Africana e Afro-Brasileira nas instituições de ensino públicas e privadas, a fim de tornar a

educação formal uma aliada na luta antirracista.

Contudo, dados da pesquisa realiza em 2023 pelo Geledés – Instituto da Mulher Negra

e pelo Instituto Alana apontam uma lacuna significativa no cumprimento da Lei 10.639/2003,

pois, 71% das secretarias  municipais  de educação não implementaram de forma efetiva o

ensino da história e cultura afro-brasileira nas escolas. Apenas 21% das secretarias cumprem a

exigência legal.



Esses dados, são reflexo do legado de invisibilização a qual História da África e dos

povos  negros  são  sentenciados  nas  práticas  pedagógicas,  reforçando  as  desigualdades  e

enfraquecendo  o  reconhecimento  das  identidades  raciais  dos  estudantes  negros.  Assim,

percebe-se  que  apenas  a  determinação  legal  não  garante  sua  efetivação  nas  escolas,  que

muitas vezes restringem a temática às atividades pontuais do 20 de novembro, marcadas por

abordagens superficiais ou estereotipadas (Gomes, 2012).

Tal  realidade  decorre  de  currículos  ainda  ancorados  em  uma  historiografia

eurocentrada,  que  privilegia  o  continente  europeu  e  os  povos  brancos,  em detrimento  de

negros, indígenas e os demais grupos historicamente marginalizados. A colonização, nesse

sentido, foi um dos principais mecanismos responsáveis pela manipulação historiográfica que

continua a hierarquizar culturas e impactar o reconhecimento e a valorização das identidades

negras. 

Atualmente, essa lógica se perpetua também por meio de materiais didáticos, como os

livros didáticos, onde a presença negra ainda é extremamente reduzida e estereotipada (Silva,

2011) e Monteiro (2023).

Nessa perspectiva, Conceição (2012, p. 344) afirma:

A luta pela hegemonia entre as diversas classes sociais, numa determinada
sociedade, implica, também, numa luta pela imagem que cada uma faz de si
mesma e  das  suas  adversárias.  Pode-se  incluir  aqui,  as  imagens  que  são
formadas da terra de origem dos diversos grupos que compõem a sociedade
em questão. Em função disto é que as classes dirigentes brasileiras tentaram
apagar,  exterminar,  física  e  culturalmente,  a  presença  africana,  real  e
imaginária na História do Brasil.

A disputa pela hegemonia,  portanto, não se restringe ao campo econômico, mas se

manifesta na disputa pelas representações e narrativas que moldam o imaginário coletivo, a

partir da produção de sentido por meio da linguagem (Hall,  2016). É nesse cenário que a

escola  assume  papel  fundamental:  reproduz  as  hierarquias  raciais  ou  se  torna  espaço  de

resistência e valorização das identidades.

Diante desse contexto,  compreender a música como estratégia pedagógica significa

reconhecer o potencial das expressões culturais negras no processo educativo e na luta por

justiça  social.  Além de  legitimar  vozes  negras  em suas  próprias  narrativas,  essa  escolha



pedagógica  se  contrapõe  às  teorias  tradicionais  que  abordam os  aspectos  relacionados  as

populações negras sem considerar as produções negras – ou seja, sempre a partir de um olhar

externo, em que o negro é objeto da pesquisa, mas raramente sujeito pesquisador (Vieira;

Silva, 2016).

Segundo Santos (2025, p. 1-2)

Os  historiadores  de  ofício  encontraram  na  música  um  novo  campo  de
estudos. Com a mudança de paradigma proposta e reformulada ao longo do
século XX, a música e tudo que a acompanha virou temática de pesquisas
históricas. São várias as problematizações possíveis, o que faz da História e
Música ser uma das mais produtivas e inventivas linhas de investigações. 

A música, antes tomada apenas como instrumento de diversão e lazer, passou a ser

reconhecida  como  fonte  histórica,  instrumento  de  pesquisa  e  possibilidade  de  ensino,

sobretudo para o ensino de História, pois, se configura um relevante instrumento pedagógico

para  o  ensino  das  relações  étnico-raciais,  levando  leveza  e  didática  as  aulas,  além  do

envolvimento dos estudantes.

 Isto, porque ela é:

[…] antes de mais nada, movimento. E sentimento ou consciência do tempo
espaço. Ritmo; sons,  silêncios e ruídos;  estruturas que engendram formas
vivas. Música é igualmente tensão e relaxamento, expectativa preenchida ou
não,  organização  e  liberdade  de  abolir  uma  ordem escolhida;  controle  e
acaso. Música: alturas, intensidades, timbres e durações — peculiar maneira
de sentir e de pensar (Moraes, 1987, p. 7-8).

Assim, a música pode ser confundida com o próprio exercício da vida, as próprias

experiências  experimentadas  pelo corpo e mente no tráfego das movimentações  humanas,

contrastes e dualidades, capaz de traduzir a própria vida e a história.

De modo que, compreender a música como instrumento pedagógico para o ensino das

relações étnico-raciais, é reconhecer nela uma linguagem que ultrapassa o campo estético e se

inscreve como prática social, histórica e política.

A música é um dos elementos constitutivos das culturas africanas e afro-brasileiras,

carregando memórias, resistências e modos próprios de produzir conhecimento. No espaço

escolar,  ela pode se tornar mediadora de aprendizagens críticas,  capaz de problematizar  o

racismo,  valorizar  as  identidades  negras  e  ampliar  as  percepções  das  relações  cotidianas

(Moraes, 2009).



Nesse sentido, o trabalho com canções que abordam as lutas, dores e conquistas do

povo negro possibilita que o ensino da História vá além da linearidade cronológica e se torne

uma prática de escuta e dialogo, articulada à vivencia e à sensibilidade dos estudantes. Como

destaca Gomes (2012), o ensino das relações étnico-raciais  demanda posturas pedagógicas

comprometidas com a justiças e a valorização das identidades, e nesse contexto, a música

emerge  como  estratégia  potente  para  materializar  tais  compromissos,  aproximando  os

conteúdos escolares da realidade e das vozes que a história oficial silenciou (Moore, 2010).

RESULTADOS E DISCUSSÃO

A aula em que o professor regente fez a inserção da canção Mercado Branco de Edson

Gomes,  no  período  de  observação  participante,  foi  a  que  apresentou  maior  mobilização

reflexiva dos estudantes. A música que abordar o racismo estrutural e a desumanização dos

corpos negros, narra fatos históricos desde os sequestros de negros em diversos países do

continente africano, sua comercialização nas Américas e a herança escravocrata presente em

todos  os  âmbitos  sociais,  inclusive  nas  expressões  utilizadas  nos  cotidiano  brasileiro,  a

exemplo de “lista negra” para simbolizar algo ruim e “preto de alma branca” para representar

o bom, tais expressões atribuem juízo de valor que concede o dito bom ao branco e o dito

ruim ao negro (Assumpção, 2008). 

Edson Gomes problematiza ações cotidianas que concretizam o racismo e provoca os

ouvintes a refletir sobre sobre essas racistas normalizadas no cotidiano brasileiro.

Trata-se de chamado para lançar um olhar crítico sobre as estruturas que orientam as

ações sociais e contribuem para a perpetuação do racismo, isto a partir de uma canção de

linguagem acessivo,  composta no contexto das lutas  sociais  e raciais  da década  de 1980,

período em que Edson Gomes, já fazia do reggae um caminho de denúncia e resistência no

Brasil.

O  compositor  também  escreveu  Etiópia,  obra  que  expressa  uma  leitura  crítica  da

História e da dominação colonial, ao abordar a Segunda Guerra Ítalo-Etíope (1935-1936) e

simbolizando a luta dos povos africanos contra o imperialismo, Edson Gomes descreveu o

episódio  como  um  massacre  (Santos,  2025).  Escancarando  a  violência  que  sustentou  a

colonização e continua vitimizando os povos negros (Fanon, 2021).

A aula teve início com a escuta coletiva da canção, cada estudante recebeu a letra da

música impressa para acompanhar enquanto a canção tocava no aparelho de som. Após, o



professor solicitou que cada criança fizesse suas considerações  sobre o que chamou mais

atenção na letra da música.

A turma,  que já apresenta certo nível de introdução ao letramento racial,  apontou o

absurdo  da  comercialização  dos  corpos  negros  no  passado  como mercadoria,  como “um

objeto”  nas  palavras  da  turma,  mas  que  não  se  restringiu  ao  passado,  os  estudantes

denunciaram situações de maus tratos e violências, que eles reconheceram não atingir pessoas

brancas, a exemplo das mortes violentas de menores de idades causada pela violência policial.

O estudante  que  expôs  o  caso,  contou  diversas  outras  violências  patrocinadas  pelo

racismo que criminaliza corpos de crianças negras, segundo ele,  já viram meninos pretos,

menores de quinze anos com arma na cintura, porque não encontrava trabalho e precisava

comer, experiências referentes ao período que ainda morava em São Paulo e presenciou como

a violência atinge corpos negros com maior letalidade.

Alguns  estudantes  apontaram  outras  formas  de  racismo  contidas  nas  expressões

utilizadas no dia a dia, no momento, grande parte da turma passou a analisar frases que já

ouviram ou  repetiram e  identificavam que  se  tratava  de  racismo.  As  pibidianas  também

contaram sobre suas experiências com as violências oriundas do racismo, a pibidiana negra

relatou  uma  situação  em  que  sofreu  racismo  durante  um  estágio,  no  qual  acessou  uma

instituição educacional enquanto pedagoga em formação e foi orientada a fazer a limpeza dos

banheiros,  a  estagiaria,  que integra  coletivos  negros que discutem o racismo em todas as

esferas sociais e, especialmente no âmbito educacional, contou aos estudantes que se tratava

de uma situação de racismo.

Pois na logica racista que hierarquiza grupos a partir da cor da pele, traços fenótipos e

textura capilar,  o corpo negro é direcionado sempre ao lugar de servidão, da limpeza,  do

desprestigio (Gomes, 2008). E isso não se trata de desmerecer o serviço realizado por tantas

pessoas com muita dignidade, mas o fato de não aceitarem que pessoas negras ocupem outras

funções. No momento, ao ouvirem o relato, os estudantes acolheram a pibidiana, e disseram

que era um desrespeito com ela, mas que isso não acontecia apenas com ela.

A  segunda  pibidiana,  que  é  branca,  também  contou  as  situações  de  racismo  que

presenciou durante um estágio, quando a professora regente se recusava a dirigir a palavra a

uma  graduanda  negra  que  fazia  o  estágio  junto  a  pibidiana,  dirigindo  todas  as  falas  e

orientações  a  pibidiana,  pois  se  recusava  a  trabalhar  com  uma  mulher  negra  que

desenvolvesse uma função semelhante à dela.



 Essa foi uma das aulas que as crianças mais interagiram com a atividade, todos tinham

alguma  situação  para  contar  e,  espontaneamente,  buscaram  por  outras  músicas  que

denunciavam as situações de racismo presentes em seus cotidianos.

Outro episódio igualmente relevante, foi quando o docente utilizou a música Cota Não

É Esmola, de  Bia Ferreira, para abordar, também, o racismo estrutural, a desigualdade e a

luta por direitos traçadas pelas populações negras, após escuta coletiva o mesmo movimento

da  aula  mencionada  anteriormente  foi  seguido,  e  as  crianças  relataram  situações  de

adolescentes  da  comunidade  que  trabalhavam  para  ajudar  os  pais,  os  discursos  não  se

tratavam de ajuda na agricultura familiar, era histórias de adolescentes que trabalhavam em

borracharias ou para algum fazendeiro próximo, não sobrava tempo para brincar.

Uma das crianças da turma disse que quando completasse doze anos já tinha onde ir

trabalhar, uma padaria na zona urbana da cidade, o que o possibilita comparar roupas, sapatos

e  um celular.  Mesmo quando  o  professor  regente  chamou atenção  para  importância  dos

estudos, o estudante disse que não pararia de estudar, mas que o primo que trabalhava na

mesma padaria, já tinha condição de comprar as próprias roupas, sapatos e lanches. 

Os discursos das crianças são o reflexo prático de uma das questões abordadas por Bia

Ferreira  na  canção:  A  necessidade  financeira  que  retira  jovens  negros  das  escolas  e  os

transformam em mão  de  obra.  Daí  a  necessidade  de  políticas  públicas  que  garantam  os

direitos básicos aos cidadãos, para que estes não sejam levados a evasão escolar forçada. E

que garantam o retorno daqueles que foram arrancados do seio da educação formal.

Nesse sentido, o sistema de cotas abordado na letra da canção, foi compreendido, a

partir das discussões, enquanto uma forma de reparação histórica, de caráter temporário, que

visa a equidade social a partir do ingresso de negros, indígenas e pobres no ensino superior

promovendo oportunidades mais justas a esses grupos marginalizados.

 Para Mwewa e Matos (2022, p.1159): “[...] o corpo infantil  que profere discursos

racistas nem sempre os produz, mas atualiza o neocolonialismo que os reproduz por outras

vias, com mesmo efeito de outrora”. Desse modo, é imprescindível que as crianças tenham

acesso a informações que lhes permitam refletir sobre a presença do racismo na sociedade e

nas  práticas  cotidianas,  bem  como  os  meios  para  combatê-los,  compreendendo  que  as

hierarquias raciais são fruto da colonização e não uma verdade.

Assim,  a  educação  formal,  a  partir  da  Lei  10.639/2003,  orientada  pelo  Parecer

CNE/CP 003/2004 tem relevante papel no combate ao racismo e na promoção da equidade



racial, cabendo investimentos na formação inicial e continuada, para o desenvolvimento de

práticas pedagógicas que comprometidas com a educação antirracista.

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS

O ensino das relações étnico-raciais no componente de História a partir da múscia se

mostrou um relevante instrumento didático-pedagógico para o reconhecimento e valorização

das identidades  negras e a percepção dessas pelos estudantes  não negros,  uma vez que a

construção das identidades não acontece no campo do isolamento, mas se fazem no coletivo

(Gomes, 2008).

 Considerando,  também,  que  os  processos  de  valorização  das  identidades  negras

perpassam a veracidade dos conhecimentos ofertados aos sujeitos, inclusive os conhecimentos

históricos,  haja  visto  que,  “o  primeiro  fator  constitutivo  desta  identidade  é  a  história”

(Munanga, 2008, p.10), por isso, a história abordada em sala de aula requer capacidade crítica

dos docentes  para identificar  possíveis  reprodução de racismo e estereótipos  que incidam

sobre  a  construção  e  valorização  das  identidades  negras  e,  consequentemente,  o

desenvolvimento dos sujeitos, inclusive o desenvolvimento escolar. 

Assim, se com relação a recorrência à música nas práticas pedagógicas, “ainda são

tímidas  as iniciativas  bem-sucedidas  que procuram promover a sua inserção no ensino de

crianças e adolescente na educação básica” (Moraes, 2009, p.5-6), as práticas aqui analisadas

demostram que além da relevância do uso da música para abordagem da temática, o resultado

no envolvimento dos estudantes da turma em questão foi satisfatório e pode inspirar novas

práticas  que  busquem  contribuir  para  uma  educação  antirracista,  respaldadas  na  Lei

10.639/2003 determina  a  obrigatoriedade  do ensino  de  História  e  Cultura  África  e  Afro-

Brasileira nas instituições de ensino públicas e privadas.

REFERÊNCIAS 

ASSUMPÇÃO, JE. África: uma história a ser reescrita. IN: MACEDO, JR., org. 
Desvendando a história da África. Porto Alegre: Editora da UFRGS, 2008. Diversidades 
series, pp. 29-43.

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Pesquisa participante. 2. ed. São Paulo: Autêntica, 2007.



CONCEIÇÃO, Juvenal de Carvalho. A ideia de África: obstáculo para o ensino de história 
africana no Brasil. Projeto História, 2012. São Paulo. P. 343 – 353.

FANON, Frantz. (1961). Os condenados da terra. Tradução Ligia Fonseca Ferreira, Regina 
Salgado Campos. – 1ª ed. – Rio de Janeiro: Zahar, 2022.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São 
Paulo: Paz e Terra, 1996.

GELEDÉS INSTITUTO DA MULHER NEGRA; INSTITUTO ALANA. Relatório de 
Implementação da Lei 10.639/2003. São Paulo: Geledés, 2023.

GOMES, Nilma Lino.  Sem perder a raiz: corpo e cabelo como símbolo da identidade 
negra. 2ª ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2008.

GOMES, Nilma Lino. Relações étnico-raciais, educação e descolonização dos currículos. 
Currículo sem fronteiras, v.12, n01, p.98-109, 2012. 

HALL, Stuart. Cultura e representação. 2. ed. Rio de Janeiro: PUC-Rio; Apicuri, 2016.

LUDKE, Menga; ANDRÉ, Marli. Pesquisa em educação: abordagens qualitativas. 1. ed. 
São Paulo: EPU, 1986.

MONTEIRO, Elzanir Leandro Bandeira da Silva. O negro nos livros didáticos de história 
dos anos iniciais do Ensino Fundamental após a Lei 10.639/03. In: Centro Memória Viva –
Goiás/ Fórum EJA Brasil, out. 2023.

MOORE, Carlos. A África que incomoda: sobre a problematização do legado africano no
quotidiano brasileiro. 2ª ed. Ampliada – Belo Horizonte: Nandyla, 2010.

MORAES, Cleodir da Conceição. A História em cantos: música popular brasileira na 
pesquisa e no ensino da história. In: ANPUH – XXV Simpósio Nacional de História, 
Fortaleza, 2009. Anais… Fortaleza: ANPUH, 2009.

MORAES, J. Jota de. O que é música. São Paulo: Brasiliense, 1987.

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade nacional 
versus identidade negra. 5. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2008. 

Mwewa, Christian Muleka et al. Formação para uma personalidade antirracista: porque o 
racismo não nasce com a criança. Riaee- Revista Ibero-Americana de Estudos em 
Educação. Araraquara, v.17, n. esp.2, p.1150-1168, jun. 2022.

SANTOS, Caliel Alves dos. A representação histórica da Segunda Guerra Ítalo-Etíope 
(1935-1936) no reggae de Edson Gomes. Revista Transversos, n. 25, p. 214–230, 2025. 

SILVA, Ana Célia da. A representação social do negro no livro didático: o que mudou? 
Por que mudou?. Salvador: EDUFBA. 2011.

VIEIRA, Fábio Amorim; SILVA, Mariana Heck. Alguns pressupostos para o ensino de 
histórias das Áfricas. In: SOUZA, Fábio Feltrin de; MORTARI, Cláudia (org.). Histórias 



africanas e afro-brasileiras: ensino, questões e perspectivas. Tubarão, SC: Copiart; Erechim,
RS: UFFS, 2016. 


