
ARTIGO COMPLETO – RELATO DE EXPERIÊNCIA

Alanis de Lemos Nascimento da Silva1

Dandara Anunciação de Brito Pereira2

Fernanda Fernandes Morais3

Vitoria Roza Liberato4

Fernanda Madalena Fiuza5

RESUMO

O presente trabalho resulta das experiências de quatro bolsistas do Programa Institucional de
Bolsas de Iniciação à Docência (PIBID)/Pedagogia, em 2025, que acompanharam uma turma
de  crianças  de  2  anos  no  Espaço  de  Desenvolvimento  Infantil  Professora  Maria  Cecília
Ferreira  (EDI),  na  Universidade  Federal  do  Rio  de  Janeiro.  Inspirados  por  autores  como
Azoilda  Trindade  (2005)  e  Ailton  Krenak  (2022),  buscamos  compreender  como  valores
civilizatórios afro-brasileiros aparecem nas práticas educativas da professora supervisora do
projeto.  A  metodologia  adotada  foi  a  observação  participante,  com  análise  de  registros
escritos  e  fotográficos,  permitindo reconhecer  a criança  como sujeito  que já  é e  que não
precisa  ser  moldada  para o futuro (Krenak,  2022).  Assim,  foi  possível  evidenciar  que os
valores civilizatórios afro-brasileiros, como a ancestralidade, a ludicidade, a corporeidade, a
musicalidade,  a  oralidade,  a  circularidade  se  expressam  cotidianamente  nas  práticas
desenvolvidas. As crianças se desenvolvem brincando, interagindo, cantando, dançando em
contato com a natureza  e  com os saberes de seus ancestrais.  Cotidianamente,  as  crianças
também se reúnem em roda para partilhar e ouvir histórias. Notamos ainda a presença da
diversidade étnica-cultural nos brinquedos e livros, evidenciando um movimento para romper
com o pensamento ocidental que impõe uma única forma de conhecer e viver. Dessa forma, as
observações indicam que o EDI adota uma pedagogia que valoriza a criança em sua inteireza
e diferença, promovendo práticas que respeitam culturas, experiências e expressões diversas.
Para  nós,  bolsistas  pibidianas,  essa  experiência  tem sido  fundamental  na  nossa  formação
docente, pois nos possibilita vivenciar a Pedagogia através de uma prática que reconhece a
potência  das  infâncias  e  rompe  com  modelos  engessados  de  aprendizagem.
Concomitantemente,  para  as  crianças,  significa  viver  uma  educação  que  afirma  suas
identidades e valoriza suas histórias.

1 Graduanda do Curso de Pedagogia da Universidade Federal do Rio de Janeiro, alanispedufrj@gmail.com;
2 Graduanda do Curso de Pedagogia da Universidade Federal do Rio de Janeiro, dandarabritop@gmail.com; 
3 Graduanda  do  Curso  de  Pedagogia  da  Universidade  Federal  do  Rio  de  Janeiro,
fernandafernandesmped@gmail.com; 
4 Graduanda do Curso de Pedagogia da Universidade Federal do Rio de Janeiro, rosavitoria234@gmail.com; 
5 Professora orientadora: Professora de Educação Infantil da Secretaria Municipal de Educação do Rio de Janeiro
- SME/RJ, mestranda em  Educação e estudos da infância da Universidade Estadual do Rio de Janeiro - UERJ,
fernanda.fiu  za@rioeduca.net  .



Palavras-chave: Educação infantil, Docência, PIBID, Valores civilizatórios afro-brasileiros.

INTRODUÇÃO

Este trabalho tem como objetivo contribuir  para o debate acerca da importância da

incorporação  de  saberes  e  valores  afro-brasileiros  na  educação  infantil,  a  partir  de  uma

pesquisa desenvolvida em 2025 em uma turma composta por 24 crianças, de dois e três anos,

matriculadas no Espaço de Desenvolvimento Infantil Professora Maria Cecília Ferreira (EDI

CECI),  no âmbito  do Programa Institucional  de Bolsas de Iniciação à  Docência  (PIBID),

desenvolvido no curso de Pedagogia pela Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ).

Instituído  em 2007,  o  PIBID é  uma  iniciativa  do  governo  federal  voltada  para  a

formação inicial de professores, no qual são ofertadas bolsas à estudantes de licenciatura com

intuito  de  possibilitar  a  prática  docente  durante  a  graduação,  em  parceria  com  escolas

públicas. Dessa maneira, pela Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior

(CAPES), o projeto contribui para a valorização da carreira docente e para o fortalecimento

das relações entre universidade e escola, enquanto entende a prática educativa como campo de

construção coletiva de saberes e experiências.

Vinculado à rede municipal, o CECI está localizado em Realengo, na Zona Oeste do

Rio de Janeiro. Atualmente, atende crianças da creche à pré-escola em um ambiente planejado

para acolher, valorizar e potencializar as infâncias, com espaços didáticos que favorecem a

ludicidade, a expressão corporal, a coletividade e o contato pleno com a natureza, aspectos

essenciais  para o desenvolvimento  integral  do indivíduo.  O espaço se estrutura,  portanto,

como um território de cuidado e experimentação, onde a criança é reconhecida como sujeito

ativo no processo de ensino-aprendizagem.

A observação da turma do Maternal II evidenciou, na prática docente da professora

supervisora do projeto, uma práxis em diálogo com as reflexões de Trindade (2005) e Krenak

(2022). Por essa razão, mediante uma abordagem qualitativa, buscou-se compreender de qual

modo os  princípios  étnico-culturais  orientam uma Pedagogia  que reconhece  e  valoriza  as

diferenças  como  constitutivas  do  ser  humano.  A  metodologia  adotada  foi  a  observação

participante,  com registros  escritos  e  fotográficos  que possibilitaram reflexões  sensíveis  e

significativas  para o desenvolvimento do tema.  As observações  realizadas  evidenciaram a

presença dos valores civilizatórios afro-brasileiros que permeiam o cotidiano da instituição,



como as rodas de conversa,  a diversidade étnico-racial  nos brinquedos e os momentos de

aprendizagem atravessados por  ancestralidade  e  afeto.  Observou-se também a  garantia  da

criança ao contato com a terra, direito negado em modelos hegemônicos de ensino.

Assim,  ao  articular  teoria  e  prática,  este  artigo  apresenta  uma  reflexão  sobre  a

experiência  formativa  possibilitada  pelo  PIBID,  destacando  como  a  aproximação  entre

universidade e escola é potencializadora de práticas comprometidas com a construção de uma

educação crítica,  antirracista,  decolonial  e enraizada  nas heranças africanas,  uma vivência

importante para a integralidade das crianças e uma oportunidade substancial para a formação

docente.

METODOLOGIA

O  caminho  metodológico  escolhido  para  o  desenvolvimento  do  trabalho  foi  a

observação  participante,  uma vez  que  o  Programa Institucional  de  Bolsas  de  Iniciação  à

Docência  permite  aos  licenciandos  uma  inserção  engajada  nos  espaços  educativos,  nos

proporcionando  oportunidade  de  participação  ativa  e  contribuindo  para  a  construção  da

identidade profissional docente (CAPES, 2025). Os registros foram realizados entre os meses

de Março e Setembro, por meio de anotações em diários de campo, registros fotográficos e

relatos  reflexivos  produzidos  mensalmente  sob  orientação  da  docente  coordenadora  do

projeto. Esses materiais serviram como instrumentos para a coleta de dados e subsidiaram as

análises  apresentadas  neste  relato  de  experiência.  Concomitantemente,  foram  realizadas

reuniões semanais com as professoras para discussão do saber-fazer investigado, nas quais o

diálogo  mostrou-se  primordial  para  a  troca  de  saberes  entre  pibidianas,  sobretudo  entre

aquelas que iam à creche em dias distintos, resultando em uma pluralidade de experiências,

ideias e observações, multiplicidade que enriquece o trabalho. É evidente que a aproximação

do saber acadêmico com as práticas educativas concretas  fortaleceu o caráter  formativo e

colaborativo da pesquisa e nos instigou a busca pelo conhecimento. À vista disso, tornou-se

possível compreender como os valores civilizatórios afro-brasileiros – como a ancestralidade,

a ludicidade, a corporeidade, a musicalidade, a oralidade e a circularidade, são manifestados

cotidianamente nas práticas pedagógicas desenvolvidas pela docente do EDI com as crianças.

No  que  tange  aos  aspectos  éticos,  o  trabalho  respeitou  integralmente  às  normas  de

consentimento no uso de imagem das crianças e professoras referidas, visto que os registros

fotográficos contam com a devida autorização institucional e dos responsáveis ao realizar o

ato da matrícula.



REFERENCIAL TEÓRICO

        Ao observarmos os valores civilizatórios afro-brasileiros, suas provocações na educação

infantil e a nossa vivência no EDI, percebemos que a escola é um espaço de fortalecimento de

identidades,  de memórias  e  de modos de existir  no mundo. Azoilda  Loretto  da Trindade

(2010) mostra  que  os  valores  civilizatórios  afro-brasileiros,  tais  como a  ancestralidade,  a

oralidade,  a  ludicidade,  a  corporeidade,  a  musicalidade  e  a  circularidade  podem orientar

formas  de  viver  e  aprender  sendo  baseados no  coletivo, na  afetividade  e  na  resistência

histórica dos povos africanos e afrodescendentes. Esses valores fazem parte do cotidiano do

EDI por meio das interações,  das brincadeiras,  das expressões artísticas e da convivência,

ensinando as crianças aprenderem com o corpo, com o outro e com a natureza.

      A nossa vivência nesta instituição nos possibilitou perceber que a adoção desses valores

na educação infantil como característica das práticas educativas representa um basta no ensino

eurocêntrico,  que  historicamente  hierarquiza saberes  e  impõem  uma visão  fragmentada  e

excludente do ser humano. Para Trindade (2010), educar a partir da visão   afro-brasileira é

criar uma prática pedagógica que abraça a diversidade cultural, combate o racismo e garante a

valorização das identidades negras desde a infância. Afinal, esses modos de ser, de viver e de

conhecer foram historicamente marginalizados, e é por isso que a autora reforça a necessidade

de uma prática educativa antirracista e inclusiva.

        Ao articularmos  as ideias de Krenak e Trindade na educação infantil,  conseguimos

ampliar a nossa compreensão de educação para além da transmissão de conteúdos, para uma

que valoriza a experiência, a afetividade e a coletividade como base do aprendizado. No livro

Futuro Ancestral,  Ailton Krenak (2022)  faz uma  crítica sobre  à nossa  desconexão  com os

ritmos naturais da vida, defendendo a necessidade de uma educação que se reconecte com a

Terra,  com  os  saberes  ancestrais  e  com  os  ritmos  da  existência.  Krenak  nos  lembra a

importância de vivermos com encantamento, respeitando os ciclos da natureza e os laços entre

as pessoas, os lugares e as memórias. Para o autor, olhar para o futuro exige o reconhecimento

da ligação entre o passado e o presente, de forma que o cuidado com o outro e com o planeta

se tornam atos de resistência e esperança.

       Educar para Trindade e Krenak significa formar sujeitos integrais, que aprendem com a

experiência  sensível,  se  tocam pelo  outro,  sentem o  corpo e  entendem que pertencem ao

coletivo. A ancestralidade, nesse contexto, é compreendida como um tempo vivo, que pulsa

no cotidiano das crianças e através de práticas que celebram o corpo, a música, o brincar e a



convivência.  Essa proposta pedagógica acolhe as diferenças e reconhece nelas  o poder de

criar  mundos novos,  abrindo  caminhos  para  a  construção de  uma educação  antirracista  e

enraizada nas heranças africanas e indígenas.

    O referencial teórico que fundamenta este estudo, com base nas reflexões de Trindade

(2010) e Krenak (2022), destaca a necessidade de uma educação que não se separe da vida, da

natureza e das memórias ancestrais. Não se trata de ver a infância como uma mera preparação

para o futuro, mas como tempo pleno de existência, em que aprender é também celebrar a

continuidade da vida e o pertencimento à coletividade. Esses ideais oferecem uma perspectiva

da educação que  enxerga  a criança como ser de saberes, afirmando sua identidade cultural,

sua memória de um jeito inclusivo e cheio de sensibilidade.

RESULTADOS E DISCUSSÃO

À  luz  do  referencial  teórico  que  guia  esse  estudo,  as  práticas  observadas  no  EDI

Professora Maria Cecília Ferreira revelam as infâncias sendo vividas como templo pleno de

existência,  em que os valores civilizatórios afro-brasileiros não são apenas conceitos,  mas

elementos ativos do cotidiano escolar.

Inspirada pela educadora Azoilda Loretto da Trindade (2010), compreendemos que a

oralidade é uma das mais potentes expressões dos valores civilizatórios afro-brasileiros, pois é

o conhecimento que não é escrito, é o tempo e o corpo em movimento, é a memória viva que

liga o passado ao presente, o ancestral ao contemporâneo. No cotidiano da Educação Infantil,

a oralidade não é apenas o ato de falar, mas de fazer-se ouvir e de reconhecer-se na fala do

outro, como quando as crianças contam suas histórias, expressam sentimentos, compartilham

o que vivem em casa e no território. No EDI, as rodas se tornaram palco e porto: nelas, as

crianças cantam, narram, escutam e se reconhecem umas nas outras. Cada voz é uma semente,

e cada escuta, um gesto de germinação coletiva. As crianças narram o que viveram em casa,

contam histórias inventadas, transformam lembranças em cantigas, e canções em gestos. Em

certos momentos, uma delas começa a cantar e logo o grupo inteiro acompanha, criando um

coro de afetos e memórias. O espaço da sala se converte em território de escuta e criação,

onde  a  palavra  circula  como  energia  viva.  Esse  movimento  é  alimentado  pela  prática

pedagógica  das  professoras,  que  mantêm  abertura  constante  para  o  diálogo:  não  apenas

escutam, mas ouvem; não apenas observam, mas se deixam afetar. As decisões sobre projetos

e  temas  de  trabalho  partem do interesse  das  crianças,  sejam eles  a  paixão pelos  animais

marinhos,  que  deu  origem  ao  nome  da  turma  e  ao  projeto  Amigos  da  Baleia,  seja  a



curiosidade despertada no projeto Balaio Ubuntu: Eu sou porque nós somos. Nesse projeto, as

crianças puderam votar, escolher e explorar objetos representando a cultura indígena como:

brinquedos,  culinária,  instrumentos  e  literatura,  fazendo  com  que  no  aprendizado  eles

experienciem o aprender como gesto de autonomia e pertencimento.

A  oralidade  se  entrelaça  à  circularidade,  outro  valor  essencial  da  pedagogia  afro-

brasileira, pois a roda, mais do que uma disposição espacial, é um modo de estar junto sem

hierarquia e sem centro fixo, mas com energia em fluxo. Azoilda (2010) nos lembra que é na

roda que a vida acontece, e ali a convivência se torna aprendizagem. No cotidiano da turma, a

circularidade é vivida em cada momento: nas conversas matinais, nas canções que se repetem,

nas histórias  que se criam coletivamente.  Foi  nesse movimento que nasceram os projetos

conduzidos  pelas  próprias  crianças.  A escuta  ativa  e  a  liberdade  de  escolha  reafirmam a

perspectiva de uma educação democrática e ancestral, em que cada criança é sujeito de sua

própria história e construtora de saberes compartilhados. 

As rodas de convivência são, também, verdadeiras celebrações da ancestralidade. Nelas,

o tempo se expande e o passado se faz presente. As histórias contadas, como a dos Tesouros

de Monifa, que fala sobre heranças e memórias, são seguidas por práticas que enraízam o

conteúdo vivido. Em uma dessas rodas, as professoras pediram às famílias que enviassem

fotos  dos  avós  e  bisavós das  crianças.  As imagens  foram apresentadas  uma a uma,  e  as

crianças puderam reconhecer seus ancestrais e conhecer os dos colegas. O resultado foi um

mural repleto de rostos, sorrisos e raízes, acompanhado da frase: “Somos ramos de um tronco

que gira no tempo, crescendo com a força dos antepassados.”. 

Esses momentos de circularidade ultrapassam o campo da metodologia: são rituais de

pertencimento. O corpo em roda, as vozes em diálogo e o som das músicas infantis, tal como

a da baleia, do anel perdido no mar, do jacaré e da pulguinha, ecoam o mesmo princípio que

sustenta as rodas de samba e de capoeira: são gestos civilizatórios de resistência, comunhão e

celebração da vida. A roda de capoeira, como lembra Trindade (2010), não é apenas luta, mas

diálogo  corporal;  o  samba,  por  sua  vez,  é  canto  de  ancestralidade,  roda  que  resiste  às

tentativas  de silenciamento.  Na roda do EDI, essas heranças ganham forma no corpo das

crianças: nas palmas, nas danças, no compasso coletivo. Quando uma criança canta e outra

responde, repete ou improvisa, ela não está apenas aprendendo música, mas está atualizando

uma memória ancestral que atravessa gerações. A circularidade é, portanto, uma forma de

existir e de ensinar que se contrapõe à lógica linear e hierárquica da educação tradicional. Na

roda, todos são centro. Todos têm voz. A criança não é conduzida: ela conduz. A professora



não é autoridade isolada: é parceira de caminho. E é nesse fluxo que a aprendizagem se faz

viva, afetiva e coletiva.

Dialogando com Ailton Krenak (2022), a circularidade é ecológica. Ele nos lembra que

o aprendizado precisa respirar o mesmo ar que a Terra, tendo em vista que o círculo não é

apenas  símbolo  humano,  mas  forma  da  própria  natureza  através  do  ciclo  da  água,  das

estações, do tempo. Assim, quando as crianças se sentam em roda sob o sol, tocam a terra,

brincam  com  as  folhas  e  constroem  suas  histórias  coletivas,  estão  praticando  um  saber

ancestral: o de que somos parte do todo. No EDI Maria Cecília Ferreira, o círculo é mais do

que  uma disposição  de  corpos;  é  um modo  de  vida.  Ali,  a  palavra  gira,  o  afeto  gira,  o

conhecimento gira. E é nesse girar que se reconhece o coração da pedagogia afro-brasileira: o

compromisso  com  o  comum,  com  o  pertencimento  e  com  a  vida  em  abundância.  Na

convivência  com as  crianças,  a  sabedoria  ancestral  da  coletividade  se tornava  visível  em

gestos simples: no modo como se esperavam para partilhar um brinquedo, no olhar atento da

professora que se ajoelha para ouvir uma fala sussurrada, na roda que se abre para caber mais

uma voz.

Além disso,  Ailton  Krenak  (2022)  nos  convida  a  perceber  que  a  educação  só  tem

sentido  quando  nasce  da  relação  com a  vida  e  com a  Terra.  No cotidiano  do EDI,  essa

conexão é visível: o chão vira cenário de descobertas, o vento se torna parte da brincadeira e o

corpo é instrumento de expressão e pertencimento. Ao ver as crianças em roda, tocando a

terra,  dançando  sob  o  sol  e  cantando  sobre  o  mar,  compreendemos  a  profundidade  das

palavras do autor, que diz que a infância não é um preparo para o futuro, é o próprio presente

pulsando em potência.  Os corpos dessas  crianças,  então,  não são vistos  apenas  de forma

biológica ou estética, mas como patrimônio cultural e simbólico, lugar de saberes, trocas e

construção de conhecimento.  A corporeidade faz-se presente quando o corpo é valorizado

como espaço de expressão, afeto e aprendizado,  inclusive em contato com a natureza.  As

crianças anseiam pelo brincar, principalmente do lado de fora, verdade que ecoava a cada

manhã, quando pediam para brincar no parquinho, onde são livres para entrar em contato com

a grama, sentir o sol e correr uns com os outros. Na creche, durante as brincadeiras ao ar livre,

é permitido que a criança experiencie o contato pleno com a terra. Apesar da introdução de

objetos como potes, panelinhas e outros objetos considerados brinquedos, elas usam da terra e

das folhas caídas do chão para brincar, se reconhecendo como parte vital da natureza. Entre

folhas e pedrinhas,  o aprendizado se dava no corpo inteiro:  mãos que misturam, pés que

correm, olhos que descobrem. Entendemos, assim, que educar também é conectar. Ali, o saber

não estava apenas nas palavras, mas na experiência viva de existir junto à natureza. É como



Krenak (2022, p. 55) questiona “Quando foi que a terra virou sujeira?”, afinal, percebe-se que

para as crianças,  que criam brincadeiras com musgos, conchas e pedras, a natureza não é

exploração, é pertencimento e terra fértil de imaginação. Ao lado disso, a corporeidade ganha

novos  sentidos.  O  corpo  das  crianças,  muitas  vezes  domesticado  por  regras,  padrões  e

estereótipos, pode ser visto como território de liberdade e expressão, lembrando-nos de que a

desconexão com o mundo natural é a perda de sentido da nossa própria existência.

É nesse mesmo movimento que a ludicidade se revela como força vital  da infância.

Brincar, rir e celebrar são expressões de resistência e vitalidade, necessárias para que um povo

não morra em vida (AZOILDA, 2010). Cotidianamente vemos as crianças demonstrando suas

vivências  através  de  suas  brincadeiras:  quando  brincam de  “mamãe  e  filhinha”  vestindo,

alimentando  e  colocando para dormir  as  bonecas  da sala;  quando um bloco de montar  é

transformado em maquiagem; quando arrumam bolsas com diversos objetos e dizem que vão

ao mercado ou ao shopping,  carregando miniaturas  como se fossem objetos  do cotidiano

adulto. São dessas maneiras que as crianças representam aquilo que absorvem do mundo ao

seu redor, respirando o lúdico e transformando o corpo em universos inteiros, como quando

dizem que  são  monstros  que  correm uns  atrás  dos  outros  para  escapar.  As  infâncias,  se

respeitadas e potencializadas, iluminam o espaço escolar com vida e invenção. No interior do

prédio do EDI, existe o “canto da natureza” com pedras, conchas e musgos que convidam ao

explorar.  Em outro  ambiente,  ainda  no  interior,  há  fantasias  disponíveis  para  dar  asas  à

imaginação das crianças, expandir o imaginário e incentivar seu “faz de conta”.  Enquanto

isso,  nos  espaços  externos,  a  ludicidade  ganha ainda  mais  potência,  por  meio  de  objetos

reciclados que se tornam elementos de criação nas mãos das crianças. A tampa de um pote

torna-se prato, o graveto torna-se canudo e o recipiente vazio de um hidratante corporal é suco

de  morango.  É  pelo  lúdico  que  as  crianças  narram suas  histórias,  constroem vínculos  e

experimentam o pertencimento. Nesses enlaces, o brincar emerge como um gesto de liberdade

que une corpo, imaginação e axé, muito axé.

A ancestralidade é mais um valor afro civilizatório que funciona como um fio condutor

entre os demais valores, é o que permite que todos continuem sendo transmitidos através das

gerações, fazendo com que estas heranças afro brasileiras sejam repassadas para as gerações

futuras. É importante que as crianças saibam as histórias de seus antepassados e de figuras

importantes para a história, símbolos de resistência, este saber poder transmitido pelos mais

velhos  mantém  vivo  legados  ancestrais.  No  EDI  CECI,  vivenciamos  este  valor  sendo

incorporado  através  das  atividades  trabalhadas  e  nas  experiências  com  as  crianças.  A

atividade  desenvolvida  com  as  fotos  dos  familiares  mais  velhos  das  crianças,  citada



anteriormente, valoriza as figuras ancestrais presentes no contexto social delas. Reconhecer os

saberes antepassados referentes às famílias, é um fazer importante para com as crianças. Além

disso,  uma menina negra da turma, com dois anos, havia demonstrado um interesse grande

por cabelos e penteados. Ela amarrava panos e casacos na cabeça e penteava nossos cabelos,

demonstrando facilidade em dar dois nós com o elástico.  O livro “ Tesouros de Monifa”

trabalhado de forma conjunta a atividade,  serviu de identificação para ela,  algumas vezes

segurou o livro sem deixar ninguém pegar, aberto na página em que a personagem principal,

também negra, com cabelo trançado, aparecia com sua avó. Na festa junina da escola, tivemos

a oportunidade de conhecer a avó da menina e descobrir que ela é trancista. Sabendo disso,

torna-se  nítido  como saberes  ancestrais  se  fazem sucessórios  instintivamente,  de  maneira

orgânica e intuitiva.  A figura desta avó é,  sem dúvidas, uma parte  muito importante  para

constituição de identidade e saberes para essa menina negra.

A musicalidade,  outro valor  destacado por Trindade (2010),  atravessava o cotidiano

como fio  de  comunhão:  canções  inventadas,  batucadas  com potes  e  tampas,  risadas  que

viravam refrão. Nas danças improvisadas ao som do samba ou do funk que vinha da rua,

vimos a alegria de corpos que sabem o que querem dizer. Ter contato com ritmos de origem

afro-brasileira garante à participação das crianças na vida cultural, o que, conforme orienta a

BNCC (BRASIL, 2017), é essencial  para ampliar o universo de experiências  e consolidar

novas aprendizagens.  Toda criança deve poder se apropriar, conhecer sons e cantores que

contribuem  para  a  música  popular  brasileira.  As  crianças  do  EDI  foram  apresentadas  a

grandes vozes do samba, dançaram e cantaram suas músicas em roda. Os sambas enredos da

Mocidade  Independente  de  Padre Miguel,  escola  vizinha  ao  bairro  de  Realengo,  também

foram  incrementadas  às  brincadeiras  das  crianças  no  pátio  da  escola,  reafirmando  o

pertencimento das crianças à cultura brasileira em sua pluralidade.

Houve dias, no entanto, em que o aprendizado se manifestou em desafios. O episódio da

chegada da  boneca  Maria  foi  um deles.  Ao ser  apresentada  à  turma,  a  boneca  negra  foi

inicialmente rejeitada, chamada de  “feia”. O impacto foi profundo. Diante daquela cena, o

racismo mostrou seu rosto precoce, reproduzido na inocência da infância. Mas também foi ali

que  compreendemos,  de  maneira  viva,  o  poder  da  educação  como  gesto  de  cura.  As

professoras  não  silenciaram  o  incômodo;  transformaram-no  em diálogo,  afeto  e  cuidado.

Falaram da beleza do cabelo de Maria, de suas roupas coloridas, de sua doçura. Pouco tempo

depois, a rejeição se dissolveu em carinho, e Maria passou a ser disputada nos colos, amada e

acolhida.  A transformação não se deu apenas nas crianças, mas em nós. Aprendemos que

educar é estar disposta a se afetar. Que toda mediação é também uma forma de reconstruir o



próprio olhar. Azoilda Trindade (2010) nos lembra que “a escola é espaço de reinvenção,

onde  os  valores  civilizatórios  afro-brasileiros  podem  se  materializar  como  práticas  de

resistência  e  emancipação”.  Foi  o  que  vimos  acontecer.  Os  valores  civilizatórios  afro-

brasileiros não eram conceitos distantes,  mas práticas cotidianas  que moldavam a vida da

turma. A roda, a canção, o toque, o movimento, o contato, transformavam o espaço escolar

em território de cuidado e pertencimento.

Porém, um dos grandes desafios foi compreender o nosso papel entre observar, mediar e

intervir. Era preciso equilíbrio para não conduzir o brincar, mas também não se ausentar dele.

A experiência exigiu sensibilidade para reconhecer que a escuta é uma prática política, uma

escolha  que  afirma  a  voz  do  outro  como legítima.  Aprendemos  a  sustentar  o  silêncio,  a

esperar o tempo das crianças e a confiar em suas potências.

Figura 1: Atividade sobre ancestralidade desenvolvida com as crianças.

                                                     Fonte: Autoria própria, 2025.

Figura 2:  Dinâmica em roda com música,  tocada  no ukelele  pela  professora supervisora,

bonecas indígenas e a boneca “ Maria”.



                                                      Fonte: Autoria própria,2025.

Figura 3: Crianças brincando de “panelinhas” com materiais reciclados.

                                                       Fonte: Autoria própria, 2025.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Em diálogo entre Azoilda Loretto da Trindade e Ailton Krenak, foi possível encontrar a

essência da “arte Ceci de cuidar e educar”: uma pedagogia tecida com afeto, ancestralidade e

escuta.  A partir  de nossas observações,  discussões e reflexões,  compreendemos que é um

ensino vivenciado no EDI, um ambiente que reconhece o sagrado nas pequenas coisas, que

permite que cada criança seja autora de si e do coletivo. Naquele espaço, as palavras ganham

corpo, o corpo ganha voz, e o aprendizado se faz em movimento circular, como o mar que

abraça,  como o tempo que gira,  como a vida  que insiste  em florescer.  Conviver  com as

crianças  da  turma  dos  Amigos  da  Baleia  e  da  Maria  foi  mergulhar  em  um  oceano  de

aprendizados. A cada dia, o cotidiano se apresentava como uma dança entre o planejado e o

imprevisto,  entre o que se ensina e o que se descobre. As práticas inspiradas nos valores

civilizatórios  afro-brasileiros  nos  convidaram  a  desaprender  a  pressa,  a  hierarquia  e  o

controle,  para,  enfim,  aprender  o  tempo  do  encontro,  da  escuta  e  do  olhar  que  acolhe.

Percebemos que a educação infantil  é, antes de tudo, um território de relações. E nelas, a

palavra  e  o  silêncio  possuem a  mesma  importância.  Como  nos  ensina  Azoilda  Trindade

(2010), “o conhecimento se constrói no coletivo, na troca entre corpos, histórias e afetos.” 

O aprendizado maior talvez tenha sido perceber que a educação infantil não é o começo

de um caminho, mas o próprio caminho. Que o cotidiano é feito de miudezas, um penteado



feito com cuidado, uma folha oferecida como presente, um abraço que consola uma queda. E

que é nessas pequenas ações que se revela a força ancestral de um povo que resiste, cria e se

refaz. Como afirma Krenak (2022), o futuro só existe se enraizado na ancestralidade. E foi

isso que vimos florescer na “arte Ceci de cuidar e educar”: uma prática que, ao cuidar, educa;

e ao educar, transforma. Cada gesto de afeto se tornava um ato político. Cada brincadeira, um

modo de reconstruir o mundo. E cada criança, uma guardiã da memória que o tempo não

apaga.

AGRADECIMENTOS

Ao PIBID, pela  oportunidade  ofertada  que possibilita  a  permanência  estudantil.  À

professora Deise, pela orientação e pela confiança em nosso trabalho. À professora Fernanda,

pelas práticas inspiradoras que nos fazem acreditar  em uma educação transformadora.  Ao

CECI,  pelo  acolhimento  e  parceria  constantes.  E,  é  claro,  às  crianças  do  CECI,  por  nos

ensinarem  que  a  docência  e  a  vida  são  caminhos  de  descobertas,  trocas  e  aprendizados

compartilhados. Que sigamos com axé, afeto e encantamento. Que a roda nunca se quebre,

que a palavra circule e que o riso siga ecoando entre nós.

REFERÊNCIAS 

KRENAK, Ailton. Futuro ancestral. São Paulo: Companhia das Letras, 2022.

TRINDADE, Azoilda Loretto da. Valores civilizatórios afro-brasileiros na Educação Infantil.
In: TRINDADE, Azoilda Loretto da (Org.).  Africanidades brasileiras e educação. Brasília:
SECAD/MEC, 2005. p. 131-137.

CAPES. Programa Institucional de Bolsas de Iniciação à Docência – PIBID. Disponível em:
https://www.gov.br/capes/pt-br/acesso-a-informacao/acoes-e-programas/educacao-basica/
pibid/pibid. Acesso em: 13 out. 2025.

BRASIL.  Base  Nacional  Comum  Curricular. Brasília:  Ministério  da  Educação,  2017.
Disponível em: https://basenacionalcomum.mec.gov.br/. Acesso em: 14 out. 2025.


