
FILOSOFIA PARA/COM CRIANÇAS: REFLEXÕES SOBRE O TEMA D

A FELICIDADE NO ENSINO FUNDAMENTAL

Caroline Good 1

Lucas Beraldin Dos Santos 2

Francielly Giachini Barbosa Menim 3

Karen Franklin 4

RESUMO

A Filosofia, enquanto disciplina escolar, foi tradicionalmente considerada como pertinente apenas para
os últimos anos do Ensino Fundamental e para o Ensino Médio. Inúmeros autores na história da Filoso
fia a consideraram uma área do conhecimento na qual indivíduos deveriam ser introduzidos apenas na
idade adulta. Apesar disso, alguns métodos e teorias sugerem um conjunto de práticas que podem ser t
rabalhadas com todas as etapas da Educação Básica. No subprojeto interdisciplinar Filosofia e Pedago
gia do Programa Institucional de Bolsas de Iniciação à Docência (PIBID) da Universidade Federal do
Paraná, aplicou-se no ano letivo de 2025, o método de Filosofia para/com Crianças em turmas do quart
o ano do Ensino Fundamental em uma Escola pública do município de Curitiba. Esse método, formula
do pelo filósofo Mathew Lipman, concebe, através de uma abordagem socrática, a filosofia enquanto p
rática. A aplicação desses métodos proporciona o desenvolvimento de um conjunto de habilidades cog
nitivas, essenciais para a formação básica do indivíduo. Sua aplicação prática consiste na leitura de no
velas filosóficas formuladas especialmente para serem utilizadas em sala de aula, acompanhadas de u
m manual que sugere atividades e temas para debates. Após cada capítulo é realizada uma roda de con
versa com os estudantes, com o objetivo de discutir os temas trabalhados na leitura, aproximando-os d
e seu cotidiano. A Professora Karen Franklin, a partir do método de Lipman, escreveu um conjunto de
novelas filosóficas intituladas Uma Viagem pela Filosofia - Encontro, Felicidade e Amizade, utilizada
s neste projeto. Através desses encaminhamentos verificamos um aperfeiçoamento nas capacidades dis
cursivas dos estudantes, além de uma crescente receptividade para discussão de temas filosóficos. Assi
m, constatamos que uma prática dialógica pautada por princípios filosóficos, adequada às especificida
des do ensino fundamental, é pertinente ao desenvolvimento de habilidades lógicas, críticas e discursiv
as dos estudantes desde as primeiras etapas da educação básica.

Palavras-chave: Filosofia, Ensino Fundamental, Pibid.

1Graduanda do Curso de Pedagogia da Universidade Federal do Paraná - UFPR, carolinegoodc@email.com;
2Graduando pelo Curso de Filosofia da Universidade Federal do Paraná - UFPR, lucas13beraldin@gmail.com;
3Doutora pelo Programa de Pós-Graduação em História da Universidade Federal do Paraná - UFPR, franciellygia
chini@gmail.com;
4Professora titular da Universidade Federal do Paraná; Doutora em Filosofia pela PUCRS. Coordenadora de área
do PIBID Interdisciplinar Filosofia e Pedagogia da UFPR, karenfranklin@ufpr.br.



INTRODUÇÃO

As transformações na sociedade e a constante desvalorização dos profissionais do mag

istério exigem mudanças nos processos relacionados à formação de docentes capacitados para

atuar neste novo cenário. Gatti (2013, 2014), Gatti, Barreto e André (2011), sinalizam o distan

ciamento entre a formação de docentes na universidade e a prática cotidiana nas escolas, a pre

cariedade dos estágios e o distanciamento entre teoria e prática como fatores implicados em u

ma tradição bacharelesca que não proporciona uma real formação para a prática docente. Segu

ndo Gatti (2014), essa tradição levou a universidade a não considerar de maneira adequada as

pectos didático pedagógicos, que marcam de maneira específica à atividade docente. Uma for

mação docente com qualidade, nesse sentido, precisaria aproximar instituições formadoras e e

scolas (MORAES e CUNHA, 2025).

O projeto, ainda a ser alcançado, de universalização do acesso à educação básica (SIM

ÕES, 2019) para Gatti (2014), permitiu ampliar o acesso às redes de ensino para crianças de d

iferentes segmentos sociais, antes excluídas. Mas com isso, para além do desafio do acesso e

da permanência, foram gerados novos desafios, sendo um deles a formação de professores. E

mbora haja um aumento da demanda de professores, falta o ensino de profissionais bem prepa

rados (MORAES e CUNHA, 2025).

Tardif (2002) sinaliza que uma formação docente de qualidade deve integrar os conhe

cimentos da universidade e os saberes produzidos pelos professores no contexto escolar. Essa

articulação entre teoria e prática, a práxis, incentiva a pesquisa sobre os desafios presentes na

profissão, e o desenvolvimento de uma autonomia capaz de aprimorar as estratégias de ensino.

A fim de minimizar o distanciamento entre a universidade e a prática docente, além de

elevar a qualidade da formação inicial de professores ao integrar educação básica e superior, e

m 2007, foi criado o Programa Institucional de Bolsa de Iniciação à Docência (PIBID), pelo G

overno Federal, implementado pela Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Su

perior (CAPES). A Fundação Carlos Chagas (FCC, 2014) em um estudo avaliativo sobre o pr

ograma aponta como ele funciona justamente sobre as demandas sinalizadas anteriormente: n

o incentivo, valorização do magistério e aprimoramento do processo de formação de docentes

para a educação básica (MORAES e CUNHA, 2025).



Ao estabelecer vínculo entre o estudante de licenciatura e as escolas públicas de educa

ção básica, o PIBID contribui para a integração entre teoria e prática. Esse primeiro passo dia

nte da formação inicial de docentes converte-se em formação continuada de professores nas es

colas e para professores das instituições de ensino superior abrindo possibilidades de estudos,

pesquisa e extensão, evidenciadas pelo número crescente de publicações a respeito de projetos

desenvolvidos no programa: teses, dissertações, monografias, artigos e trabalhos acadêmicos

publicados e apresentados em eventos no país e no exterior, sendo um dos indicadores de suce

sso do programa. 

Existe uma demanda atual por parte dos profissionais da educação para que o PIBID s

eja reconhecido como uma política pública de alto impacto na qualidade da formação de profe

ssores, que desde 2014 tem apresentado sólidos indicadores de sucesso (FCC, 2014 e MORA

ES e CUNHA, 2025).

Tradicionalmente, os projetos do PIBID realizados nas universidades brasileiras tende

m a ser direcionados para uma disciplina específica da educação básica. Assim, os alunos que

participam desse projeto e os professores coordenadores tendem a pertencer aos cursos de lice

nciatura respectivos, que tem como objetivo formar profissionais para a atuação como profess

ores dessas disciplinas. No entanto, também há a realização de subprojetos interdisciplinares.

Este relato de experiência parte da vivência de um destes subprojetos, mais especificamente o

subprojeto Filosofia e Pedagogia da Universidade Federal do Paraná (UFPR), que se propõe a

trabalhar com filosofia em turmas da Educação Infantil e  Ensino Fundamental - etapas da edu

cação básica na qual tal disciplina não é exigida pelo currículo nacional. Assim, a possibilidad

e de inserção dessa área de conhecimento é realizada através de diferentes estratégias. 

Cabe, nesse contexto, pensar o conceito de interdisciplinaridade, orientador de nossa p

rática. Segundo Leis (2005) existem diversas definições, resultantes dos vários contextos de e

xperiências aplicáveis no campo do conhecimento. A tarefa de procurar uma definição ‘final’

de interdisciplinaridade seria em si uma tarefa disciplinar, sendo necessário rejeitar, desse mo

do, uma definição unívoca.

Pensando no contexto interdisciplinar, a disciplina de Ensino Religioso pode ser comp

reendida como uma das possibilidades de trabalho com filosofia no ensino fundamental. Essa

possibilidade se reafirma, e possui amparo legal, através dos objetivos específicos desse comp

onente curricular, presentes na Base Nacional Comum Curricular (BNCC). 

No documento, afirma-se que a disciplina tem como objetivo desenvolver competênci



as e habilidades que contribuam para o diálogo entre perspectivas religiosas e seculares de vid

a, exercitando o respeito à liberdade de concepções e o pluralismo de ideias, abordados a parti

r de pressupostos éticos e científicos, e sem privilégio de nenhuma crença. Portanto deve abor

dar os conhecimentos religiosos com base nas diversas culturas e tradições, sem desconsiderar

a  existência  de  filosofias  seculares  de  vida  (BRASIL,  2017).

O Ensino Religioso, embora não seja considerado um componente das Ciências Huma

nas no ensino fundamental, tem seu conhecimento produzido no âmbito das Ciências Humana

s e Sociais. Em relação ao Ensino Médio, onde disciplinas como filosofia e sociologia estão pr

esentes, existe uma base epistemológica comum com o ensino fundamental para a reflexão crí

tica, centrada em competências de “identificação, análise, comparação e interpretação de ideia

s, pensamentos, fenômenos e processos históricos, geográficos, sociais, econômicos, políticos

e culturais”. Competências essas que permitem elaborar hipóteses, construir argumentos e atu

ar criticamente no mundo (BRASIL, 2017, pg. 472).

De acordo com Lima (2017) o conceito de interdisciplinaridade é polissêmico, e dentr

o da própria filosofia, ainda que filósofos não se refiram a ele de forma direta ou sequer semel

hante, tratam do tema, que, para o autor, está relacionado com práticas epistemológicas e peda

gógicas realizadas a partir das reflexões sobre os limites da especialização. A filosofia assume

uma postura crítica a especialização na produção de conhecimento e aponta os limites que est

a especialização nos levaria. Uma das contradições, segundo Lima (2017) , é que uma das van

tagens da especialização é ter feito áreas do saber se constituírem a partir de métodos próprios

 multiplicando os saberes disponíveis. Mas, ao mesmo tempo, essa especialização causou o fe

chamento dessas áreas em si mesmas, causando também um entrave a essa mesma multiplicaç

ão de saberes.

Lima (2017) menciona Olga Pombo (2004) ao dizer que uma das tipologias de práticas

interdisciplinares é o cruzamento, que consiste em problemas que surgem no centro de discipl

inas específicas, mas que irradiam para outras, e tornam-se problemas “indisciplinados”, que j

á não fazem mais parte de uma única especialidade. O autor evidencia também o caráter dialó

gico da própria filosofia, que está em constante contato com as demais áreas do conhecimento

- mais do que isso, a filosofia depende de tal interlocução, o que se expressa na existência de á

reas como filosofia da arte, filosofia da música, filosofia da ciência e assim por diante.

Kalsing (2011) faz menção a fala de Ivani Fazenda em Anjos (2005), em que a  autora

define a interdisciplinaridade como atitude, de não acomodação e de luta por uma educação d



e qualidade, contra qualquer limitação imposta, como possibilidade de ousadia e de compreen

são de aspectos ocultos do ato de aprender e dos aspectos aparentemente expressos. Propondo

uma superação da visão fragmentada das disciplinas, de nós mesmos e da realidade, tal visão

que foi condicionada pelo racionalismo técnico, é, segundo a autora, através da conexão entre

os  conhecimentos  que  estes  adquirem  significado  e  sentido.

Mais do que atitude, a prática interdisciplinar depende de uma forma de olhar, olhar pa

ra as disciplinas e seus conteúdos como aquele que busca seu sentido e sua interpretação não a

penas dentre estes mesmos conteúdos, mas da sua relação com o mundo e com a vida. Tudo e

stá em todo lugar o tempo todo. É essa compreensão que orienta o nosso trabalho em nosso su

bprojeto PIBID.

METODOLOGIA 

O presente relato de experiência é resultado da participação dos autores no subprojeto

interdisciplinar do PIBID Pedagogia e Filosofia da UFPR. Durante o ano letivo de 2025, fora

m ministradas semanalmente aulas com temáticas filosóficas dentro da disciplina de ensino re

ligioso em uma turma do quarto ano do Ensino Fundamental de uma escola pública da cidade

de Curitiba. O planejamento e realização dessas intervenções ocorreu através de formações re

alizadas na UFPR e do diálogo constante entre a professora coordenadora do programa, a prof

essora supervisora na escola e os pibidianos. 

O programa, em nível de metodologia para produção das aulas, toma como referencial

teórico o método de Filosofia para Crianças criado pelos filósofos americanos Matthew Lipm

an e Ann Margaret Sharp. Na obra “Philosphy in the Classrom” (LIPMAN, SHARP, OSCAN

YAN, 1980), escrita em conjunto com Frederick Oscanyan, os filósofos explicam o seu métod

o, apresentam sua fundamentação teórica e expõem formas de aplicação práticas da Filosofia

para Crianças. 

O termo “Filosofia para Crianças” vem sendo questionado, pois ao decorrer das ativid

ades não se trata somente de apresentar e/ou expor temáticas filosóficas para crianças, mas de

fato construir uma filosofia com as crianças, própria das crianças e que advém da sua própria

atividade intelectual em conjunto com seus professores, é nesse sentido que adota-se neste pro

jeto o termo Filosofia para/com Crianças (PETROPOULOS, 2023).

REFERENCIAL TEÓRICO

Tradicionalmente, a filosofia foi compreendida como uma área de conhecimento na qu



al os alunos poderiam ser introduzidos apenas a partir dos últimos anos do que hoje no Brasil

se denomina como Educação Básica. Durante muitos séculos o ensino da disciplina para crian

ças foi considerado impossível devido a sua suposta complexidade: o seu caráter abstrato e a d

ificuldade de compreensão das obras filosóficas impediram o seu ensino para crianças (FRAN

KLIN, 2016). 

Ao formular o seu método, Sharp, Lipman e Oscanyan (1980), compreendem a filosofi

a de maneira a contornar essas tradicionais dificuldades, ao mesmo tempo em que a tomam co

mo uma ferramenta oportuna a todas as faixas etárias escolares. Os autores buscam na prática

dialógica socrática, o exercício da maiêutica, um modelo de prática filosófica. Nesse sentido,

mais do que conceitos complexos e obras dos grandes filósofos, o aspecto essencial da filosofi

a residiria na investigação racional realizada em diálogos filosóficos.

Como é apresentado nas obras de Platão, Sócrates inquiria os cidadãos atenienses (ind

ependente de sua faixa etária, condição social ou profissão) a respeito de questões filosóficas f

undamentais e, a partir apenas do que já sabiam, afirmava ser possível conhecer a verdade a re

speito dessas coisas – ele se intitulava um parteiro que dava a luz ao conhecimento através de

seu questionamento derivado da maiêutica). 

Assim, compreende-se que a realização de práticas dialógicas a partir de questões filos

óficas seria um ótimo instrumento para alcançar o objetivo de desenvolver o pensamento críti

co e ético dos alunos desde as primeiras etapas da educação básica. Uma vez que a Filosofia p

ara Crianças é concebida como uma prática e não como um conjunto de conhecimento a ser tr

ansmitido pelos professores aos alunos, a idade não afetaria a sua realização. Independente da

linguagem que seria utilizada, ou da complexidade com que se poderia trabalhar certas questõ

es filosóficas, o essencial para o aperfeiçoamento do raciocínio seria a prática dialógica rigoro

sa (LIPMAN, SHARP, OSCANYAN, 1980)

A professora Karen Franklin – coordenadora do subprojeto Pedagogia e Filosofia do P

IBID na UFPR, apresenta em sua obra Filosofia no Ensino Fundamental (FRANKLIN, 2016),

que Lipman, Sharp, Oscanyan (1980) formulam uma metodologia para o trabalho da filosofia

com crianças e em razão de suas peculiaridades e nível de desenvolvimento linguístico, e a co

mpreensão filosófica subjacente ao programa, Franklin (2016) apresenta sugestões de materiai

s didáticos que devem responder a certas especificidades. 

Visto que a utilização de uma literatura filosófica direta é impossível em razão das co

mpetências de interpretação textual próprias da idade. É necessário que os conteúdos aplicado



s, independentes da disciplina em que ocorram, sejam adequados à linguagem das crianças. N

o entanto, essa adequação não significa uma simplificação. 

O recurso direto a história da filosofia, com o objetivo de simplificar um conjunto de c

onhecimentos filosóficos estabelecidos para que possam ser ensinados às crianças não é comp

atível  com  a  proposta  de  que  as  aulas  sejam  uma  prática  dialógica.  

Com a finalidade de sanar esta necessidade específica desta modalidade de trabalho, L

ipman, Sharp, Oscanyan (1980) produz um conjunto de novelas filosóficas: textos literários q

ue apresentam reflexões filosóficas, mas que pretendem ser adequados à linguagem infantil e

não se resumem à transmissão de informações. Dessa forma, cada novela é constituída com o

objetivo de ser utilizada como base textual para um determinado ano de ensino. A partir dessa

base textual, para a realização das aulas, Lipman, Sharp, Oscanyan (1980) afirmam que as tur

mas escolares devem ser concebidas como comunidades de investigação. Para que uma turma

possa ser uma comunidade de investigação são necessárias algumas especificidades, uma dela

s trata-se dos alunos se organizarem em círculos. 

Segundo os autores, essa nova disposição em sala permite que as crianças diferenciem

esse momento escolar das demais disciplinas tradicionais. Além disso, é necessário que os alu

nos possam enxergar uns aos outros durante a discussão. Dispostos dessa maneira, a próxima

etapa é a leitura da novela filosófica. Após a leitura, a partir do que os alunos apontarem como

de seu interesse e a partir das questões previamente formuladas pelo professor, inicia-se a disc

ussão. 

É fundamental, como expõe Franklin (2016), que nessa etapa os estudantes sejam esti

mulados a participarem com liberdade, expressando o que pensam sobre os assuntos. O profes

sor deve ser um participante ativo na discussão pois a aula não deve se resumir a expressão de

opiniões. As crianças devem ser estimuladas a fornecer justificativas de suas posições, além d

e ser contrapostas às opiniões distintas. Apenas prosseguindo dessa maneira, buscando cultiva

r um pensamento ordenado e lógico, que os objetivos de desenvolvimento educacional estabel

ecidos por Lipman, Sharp, Oscanyan (1980)  podem ser alcançados.

RESULTADOS E DISCUSSÃO



A partir dessa compreensão de filosofia e desses princípios metodológicos gerais, a  pro

fessora Karen Franklin, estruturou o subprojeto PIBID em que atuamos no geral, com crianças

de praticamente todas as faixas etárias presentes no ensino fundamental e na educação infantil.

 Apesar disso, frente às diretrizes de Lipman, Sharp, Oscanyan (1980), o projeto tem as suas e

specificidades. Como material didático para o ensino fundamental, optou-se pela utilização da

s novelas filosóficas produzidas pela própria professora Karen Franklin, que se alinha à metod

ologia proposta inicialmente. 

As novelas filosóficas utilizadas no subprojeto abordam uma série de temas filosóficos e

m seu enredo e na construção de seus personagens, em nossa aplicação alunos do quarto ano d

e uma escola municipal de Curitiba, trabalhamos com o segundo livro do que atualmente trat

a-se de uma trilogia, intitulado “Uma Viagem pela Filosofia: Felicidade” (FRANKLIN, 2023).

 Nesse livro, acompanhamos a saga de personagens crianças de diferentes épocas e nacionalid

ades que repentinamente são teletransportadas para um barco e precisam compreender como e

porque estão ali juntas.

A partir de inúmeros mistérios decorrentes deste teletransporte passamos a acompanhar

essas crianças em uma série de aventuras que tem por objetivo apresentar problemas clássicos

da filosofia, em especial, neste contexto, o conceito de felicidade. O trabalho com esse materi

al filosófico segue os princípios da comunidade de investigação: os alunos são dispostos em cí

rculos e, após a leitura, é realizada uma discussão filosófica mediada pelo professor. No entan

to, estabeleceu-se uma outra etapa no trabalho, entre a leitura de um capítulo e outro, é realiza

da uma aula com propostas de atividades práticas que abordam alguma questão central aborda

da no capítulo. Dessa forma, a estrutura das aulas de filosofia para/com crianças que que elab

oramos pode ser sintetizada por uma aula de leitura e discussão de um capítulo da novela filos

ófica e depois realizamos uma aula na qual é feita uma atividade prática.

Com o objetivo de apresentar a prática do projeto a partir da metodologia exposta, descr

everemos a experiência de trabalho com um dos capítulos desta novela. O capítulo escolhido f

oi o segundo, intitulado “A Casa das Águas”. Neste capítulo acompanhamos um conjunto de c

rianças que, explorando o barco para o qual foram transportadas, acabam encontrando uma sal

a de máquinas. 

Nela encontram um dessalinizador, máquina que através da água do mar produz água po

tável. Ao observar o funcionamento do mecanismo e a liberação de sal retirado da água de vol



ta para o mar após o fim do processo de dessalinização, as crianças passam a se questionar a r

espeito de seu funcionamento. Surgem questões como: a máquina ao realizar esse processo de

ixa o mar mais salgado? Quanto sal é preciso adicionar ao mar para salgá-lo? Como funciona

um dessalinizador? Além dessas questões, uma vez que os personagens da história provém de

diversas culturas e períodos históricos, a existência de inovações tecnológicas gera alguns cho

ques entre os conhecimentos e práticas culturais dessas crianças.

A partir da leitura do capítulo, a prática dialógica de discussão na comunidade de investi

gação teve como enfoque um problema clássico da filosofia, que pode ser sintetizado pela per

gunta sobre o que é o conhecimento. A discussão em torno da máquina de dessalinização per

mitiu que orientássemos a discussão a partir de questões voltadas à natureza do conhecimento

e em especial do conhecimento científico. Propomos questões como: Vocês sabem como func

iona um dessalinizador? Quem inventou o dessalinizador? Através de qual conhecimento pod

emos saber como fabricar um dessalinizador e responder as perguntas das crianças do capítulo?

 A ciência sempre é verdadeira? A ciência pode conhecer tudo? A ciência é diferente da filoso

fia? Assim, com esses questionamentos, buscamos, a partir do que os alunos já conhecem a re

speito da ciência e da filosofia, problematizar o que compreendem como conhecimento. A dis

cussão deste capítulo foi de especial interesse dos alunos. 

As suas respostas às perguntas e interesse nas questões demonstraram que os alunos já p

ossuem certo vocabulário a respeito da ciência e compreensão de como o conhecimento é pro

duzido em nossa sociedade. A partir dessas concepções iniciais, enfatizamos os problemas fil

osóficos clássicos a respeito das condições e possibilidade de um conhecimento verdadeiro.

Com o objetivo de aprofundar a discussão e enfatizar esses questionamentos, planejamo

s um experimento científico como atividade prática. Para isso, a partir de uma generalização d

o método científico, propusemos que os estudantes aplicassem um método de investigação em

uma série de experimentos. Através da aplicação do método e da reflexão a respeito de suas et

apas e resultados, tivemos como objetivo explorar o que é o conhecimento científico, e quais s

ão os seus limites. Para explicar as etapas do Método Científico, as generalizamos nas seguint

es etapas:1) Problematização; 2) Construção de uma hipótese; 3) Experimentação; 4) Análise

dos resultados; 5) Conclusão.

Após a exposição desse método, fizemos dois experimentos com os alunos. No primeiro

deles foi lhes fornecido um recipiente de vidro, detergente, óleo e água com corante. Disposto



s em grupos, fizemos a seguinte questão: se adicionarmos esses líquidos todos no recipiente d

e vidro eles irão se misturar? A partir dessa questão pedimos que formulassem hipóteses do q

ue aconteceria. Após essa etapa, solicitamos que realizassem o experimento, analisassem os re

sultados e estabelecessem as suas conclusões a respeito do problema inicial.

Esse experimento, além de buscar exemplificar a aplicação de um método científico, lev

antou outras questões que puderam ser abordadas. Em especial a dificuldade de estabelecer u

m experimento confiável que apresentasse resultados consistentes para verificar as hipóteses.

Conforme os estudantes misturavam os líquidos, variações na ordem em que foram colados e

na intensidade com que foram despejados fez com que em alguns recipientes os líquidos se mi

sturassem enquanto que em outros todos permanecessem separados. Não entendemos essa dif

erença entre os experimentos realizados por cada grupo como erros na atividade, mas como o

portunidades de reflexão a respeito dos procedimentos que podem nos conduzir à verdade. 

Após essa primeira etapa de experimentos, fornecemos aos alunos uma porca metálica,

um pedaço de esponja e uma tampa de garrafa. Esses objetos deveriam ser inseridos no frasco

com os líquidos do primeiro experimento, estando misturados ou não. Caso na primeira etapa

os líquidos tivessem permanecido separados, era esperado que cada um desses objetos flutuas

se em um líquido diferente. Da mesma forma como na primeira parte, propomos uma problem

atização aos alunos e pedimos que formulassem as suas hipóteses e analisassem os seus result

ados.

Ao final dessas duas etapas podemos destacar que a ciência produz o que conhecemos c

omo conhecimento científico através de um procedimento racional. Assim, buscamos enfatiza

r que o que determina a verdade do conhecimento científico é o cumprimento dessa série de et

apas fundamentadas no experimento até a estabilização dos resultados, isso significa que pode

mos determinar um conhecimento verdadeiro quando são testadas uma mesma hipótese várias

vezes e a verificação de que houve o mesmo resultado em todas elas.

A confiabilidade de um experimento está relacionado com a constante verificação de hi

póteses e a consistência dos resultados, mas estes mesmos resultados podem variar drasticame

nte quando detalhes do procedimento metodológico se alteram, como por exemplo intensidad

e com que foram despejados os líquidos no recipiente. 



Dessa forma, a ciência ainda está submetida sempre a uma variável humana, pois é resul

tado também do trabalho humano. Isso permitiu com que distinguissemos a ciência da filosofi

a e fizéssemos uma delimitação do que a filosofia, em especial, poderia conhecer. 

Além do trabalho desenvolvido em relação à epistemologia, é importante ressaltar que o

utro tema caro à filosofia também foi trabalhado nos encontros. Trata-se do conceito de “Felic

idade” que perpassa todos os episódios da novela filosófica em questão. De forma sutil, os co

nceitos de Aristóteles apareceram de forma processual nas discussões, e nelas, os estudantes p

uderam refletir e se posicionar em relação a questionamentos como: Qual é a fonte da felicida

de? A felicidade é uma virtude? É possível estar feliz o tempo todo? Conseguimos permanece

r felizes e tristes ao mesmo tempo? A felicidade é a somatória de momentos ou é um estado d

uradouro? É interessante perceber que, por mais que os estudantes não chegassem a um conse

nso em relação ao conceito de “felicidade”, o diálogo aguçado permitiu a elas construir concei

tos, argumentar, debater além de desenvolverem a riqueza do ouvir o outro de forma atenta e r

espeitosa. Enfim, os temas filosóficos propostos em todos os encontros foram gatilhos para a

elaboração de um encaminhamento que, de forma processual, desenvolve nos estudantes uma

imersão na prática dialógica de construção do conhecimento.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

O trabalho com a iniciação filosófica desenvolvido com estudantes do Ensino Fundam

ental I tem encontrado no subprojeto do Pibid Filosofia e Pedagogia uma seara em construção.

Enquanto há uma ala no campo da filosofia que resiste ou desacredita no trabalho com a filos

ofia para/com crianças, os encaminhamentos do projeto têm demonstrado que essa dinâmica é

possível. Ademais, ela é eficaz e tem desenvolvido nos estudantes habilidades cognitivas e so

cioemocionais que os permite refletir sobre seus sentimentos, opiniões, conhecimentos prévio

s além de formular, questionar e reformular diferentes conceitos. 

REFERÊNCIAS 

ANJOS, C et al. Trabalho interdisciplinar – como? por quê? Porto Alegre: Colégio La Salle S
ão João, 2005, p. 11.

BAPTISTA, C. R. et al. Inclusão e escolarização: múltiplas perspectivas. 2 ed. Porto Alegre:
Mediação, 2015. 



BRASIL. Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular. Brasília, 2017.

CASTRO, P. A; SOUSA ALVES, C. O. Formação Docente e Práticas Pedagógicas Inclusivas
 E-Mosaicos, V. 7, P. 3-25, 2019.

DE ARAÚJO MORAES, A; DA CUNHA, V. M. P. Contribuições do PIBID para a formação
de professores: experiências de aprendizagem e reflexões. Caderno Pedagógico, v. 22, n. 4, p.
 e14462-e14462, 2025.

FRANKLIN, K. A Filosofia no Ensino Fundamental. Curitiba: Intersaberes, 2016.

FRANKLIN, K. Uma viagem pela Filosofia: Felicidade. Florianópolis: Editora Nepios & Ep
hebos, 2023.

FUNDAÇÃO CARLOS CHAGAS (FCC). Um estudo avaliativo do Programa Instituciona
l de Bolsa de Iniciação à Docência (PIBID). 2014.

GATTI, B. A. A Formação Inicial de Professores para a Educação Básica: As Licenciaturas.
Revista USP, nº 100, p. 33-46, jan./fev. 2014.

GATTI, B. A. Educação, escola e formação de professores: políticas e impasses. Educar em
Revista, Curitiba, Brasil, n. 50, p. 51-67, out./dez. 2013.

GATTI, B. A. BARRETTO, E. S. de S. ANDRÉ, M., M. E. D. de A; Políticas Docentes no Br
asil: um estado da arte /Brasília: UNESCO, 2011.

KALSING, R. M. S. Filosofia e interdisciplinaridade: uma experiência de ensino. Revista Hú
mus, v. 2236, p. 4358, 2013. 

LEIS, H. R. Sobre o conceito de interdisciplinaridade. Cadernos de Pesquisa Interdisciplina
r em Ciências Humanas, nº 73, Florianópolis, agosto/2005.

LIMA, M. J. S. Filosofia e interdisciplinaridade. Proposições, v. 28, n. 1, p. 125-140, 2017.

LIPMAN, M.; SHARP, A. M.; OSCANYAN F. S. Philosophy in the Classroom. Philadelphia
 Temple University Press, 2ª ed., 1980. 
POMBO, O. (2004). Interdisciplinaridade: ambições e limites. Lisboa: Relógio D’Água.

PETROPOULOS, G. The present and the future of doing philosophy with children. Childhoo
d & Philosophy. V. 19,  P.1-13, 2023.

SIMÕES, A. A.. Acesso à educação básica e sua universalização: missão ainda a ser cumprida.
 Cadernos de Estudos e Pesquisas em Políticas Educacionais, 2019.

TARDIF, M. Saberes docentes e formação profissional. 4 ed. Petrópolis, R. J. Editora Voze
s, 2002.


