
SOCIOLOGIA EM DIÁLOGO: UMA ABORDAGEM

INTERDISCIPLINAR ENTRE ARTE E CIÊNCIAS SOCIAIS NO PIBID

DA UFPE
Aline Leticia Assis Pereira 1

Cauê de Sousa Alves 2

Deborah Risolene Minelli Galdino 3

Ana Catarina Teixeira Santana 4

Délvia Cristine Araujo dos Santos 5

RESUMO

O presente artigo apresenta um relato de experiência realizado na Escola de Referência em
Ensino Médio Dom Vital,  em 2025,  pelo Programa Institucional  de Bolsa de Iniciação à
Docência  (PIBID)  em Ciências  Sociais  da  Universidade  Federal  de  Pernambuco (UFPE),
coordenado pelo professor Dr. Sérgio Neves Dantas e supervisionado pela professora Délvia
Santos. Com o objetivo de coletar dados, analisar e interpretar a compreensão do debate sobre
cultura no ensino público sob uma ótica  socioantropológica,  desenvolvemos atividades  na
turma  do  1º  H,  da  segunda  jornada,  dentro  da  disciplina  de  Artes  com uma  abordagem
interdisciplinar.  Foram  trabalhados  conceitos  como  Capital  Cultural,  Indústria  Cultural,
Relativismo  Cultural  e  Etnocentrismo,  por  meio  de  aulas  expositivas,  uso  de  imagens,
produções audiovisuais,  recursos tecnológicos  e debates  críticos,  apoiando-nos em autores
como  Pierre  Bourdieu,  entre  outros.  Durante  o  processo,  constatamos  uma  expressiva
defasagem  na  bagagem  teórica  e  na  capacidade  de  interpretação  crítica  dos  discentes,
especialmente no que se refere à compreensão das raízes históricas e sociais  que moldam
comportamentos e hábitos de consumo; à percepção de como a cultura é produto das relações
sociais e da interação com a natureza; ao entendimento das origens e impactos de movimentos
artísticos e culturais; e ao reconhecimento e valorização das expressões da cultura popular.
Essa  defasagem  tem  origem,  em  grande  parte,  na  educação  precária  recebida  em  séries
anteriores,  somada  a  outros  fatores  sociais  que  afetam diretamente  a  aprendizagem.  Tais
lacunas refletem as condições de vida dos estudantes, a falta de estímulo e as dificuldades de
acesso a bens e experiências culturais, resultantes da desigualdade social, do descaso do poder
público e do desmonte de órgãos e políticas voltados à promoção da cultura.

Palavras-chave: Cultura, Sociologia, Educação, Interdisciplinaridade, Desigualdade Social.

1 Graduanda  do  Curso  de  Ciências  Sociais  da  Universidade  Federal  de  Pernambuco  -  UFPE,
aline.leticia@ufpe.br ;
2 Graduando  pelo  Curso  de  Ciências  Sociais  da  Universidade  Federal  de  Pernambuco  -  UFPE,
caue.sousa@ufpe.br  ;  
3 Graduanda  do  Curso  de  Ciências  Sociais  da  Universidade  Estadual  de  Pernambuco  -  UFPE,
deborah.minelli@ufpe.br;
4 Graduanda  do  Curso  de  Ciências  Sociais  da  Universidade  Federal  de  Pernambuco  -  UFPE,
ana.catarinas@ufpe.br;
5 Professora orientadora: Pós Graduação em Linguagens - UPE, Pós graduanda em Gestão Escolar, UFPE, Pós
graduanda em Linguagens e Formação Docente, UFRPE, Mestranda em Sociologia, PROFSOCIO, FUNDAJ,
delvia.santos@aluno.fundaj.gov.br.



INTRODUÇÃO

O artigo apresenta um relato de experiência realizado na Escola de Referência do Ensino

Médio (EREM) Dom Vital da rede pública estadual de Pernambuco, em 2025, no âmbito do

Programa Institucional  de Bolsa de Iniciação à Docência  (PIBID) de Ciências  Sociais  da

Universidade  Federal  de  Pernambuco  (UFPE).  O  objetivo  foi analisar  como  estudantes

compreendem o conceito de Cultura a partir de uma perspectiva socioantropológica. Para isso,

foi aplicada uma sequência didática interdisciplinar entre Artes e Sociologia em cinco aulas

com a turma do 1º ano H, que vivenciam a segunda jornada, no turno vespertino, abordando

também outros conceitos importantes vinculados ao tema principal  como Capital  Cultural,

Indústria Cultural, Relativismo Cultural, Etnocentrismo e Racismo Religioso.

Em primeiro lugar, é relevante destacar que a escolha da turma se deu pela observação

realizada pelos bolsistas do PIBID, em que puderam perceber um descompasso marcado pelas

origens sociais e pela condição de classe dos estudantes, que impactam diretamente em seu

desenvolvimento escolar.  Esse quadro foi evidenciado, por exemplo,  nos relatos acerca da

ausência de experiências prévias de socialização em lugares como museus, conservatórios e

outros espaços culturais. 

Observou-se um declínio metodológico que comprometeu a aprendizagem dos discentes.

Embora as causas não tenham sido totalmente identificadas, possivelmente relacionam-se aos

impactos  da pandemia  da Covid-19 e à  exclusão digital.  A falta  de acesso à internet  e  a

dispositivos  agravou as desigualdades  educacionais.  Muitos  estudantes  em vulnerabilidade

ficaram excluídos do ensino remoto.

 Além disso, a  implementação do Novo Ensino Médio a partir das Leis 13.415/2017 e

atualmente  com a  Lei  14.495/2024,  também  contribuíram  para  fragilizar  o  protagonismo

estudantil e reduzir os espaços de formação crítica dada a sua arquitetura curricular.

Diante  desse  cenário,  tornou-se  fundamental  mobilizar  teorias  sociológicas,

especialmente  as  de  Pierre  Bourdieu,  em  sala  de  aula,  como  instrumentos  de

autoconhecimento e reflexão crítica. Essa abordagem permitiu que o discente se reconheça

nos espaços em que ocupa e compreenda os mecanismos que atuam tanto na inclusão quanto

na  exclusão  social.  A  partir  da  interdisciplinaridade,  buscou-se  estimular  processos  de

reflexão  capazes  de  despertar  o  pensamento  crítico  e  ampliar  a  bagagem  cultural  dos



estudantes,  para fortalecer  sua capacidade de interpretar  a realidade social  de forma mais

consciente e participativa.

METODOLOGIA  

A metodologia  adotada  caracterizou-se  por  uma abordagem qualitativa,  com foco na

observação  participante  e  na  análise  das  produções  dos  alunos.  As  atividades  foram

estruturadas em cinco aulas,  cada uma com objetivos  específicos  e propostas pedagógicas

diversificadas,  combinando  diferentes  recursos  didáticos  com  o  intuito  de  promover  o

engajamento e permitir que os estudantes assimilem de forma clara os conteúdos referentes à

cultura e seus desdobramentos, para contemplar formas variadas de aprendizagens, como: a

auditiva, a visual e a dialogada, a fim de proporcionar um ambiente dinâmico e reflexivo.

As  Tecnologias  Digitais  da  Informação  e  Comunicação   TDICs  como  Mentimeter,

vídeos, site SORA, slides e Kahoot, foram utilizadas promovendo engajamento e participação

de forma lúdica e interativa. Um vídeo autoral produzido pelos pibidianos abordou danças

populares, eruditas e de massa. O recurso audiovisual facilitou a compreensão dos conceitos

trabalhados.  Além  disso,  incentivou  o  debate  sobre  distinção  social  e  acesso  desigual  à

cultura.

De  igual  modo,  foram  apresentados  slides  com  imagens  geradas  por  Inteligência

Artificial (site SORA, da OPENAI), utilizadas como suporte visual para estabelecer conexões

entre  os  conceitos  sociológicos  e  representações  simbólicas  diversas.  Os  slides eram

acompanhados de pequenos textos explicativos, elaborados de forma estratégica para reforçar

a compreensão dos alunos a partir da leitura de curta extensão.

REFERENCIAL TEÓRICO

As reformas curriculares que se instalaram no âmbito da educação no atual cenário global

impactaram  diretamente  na  aprendizagem  dos  estudantes,  mas  também  nas  práticas

pedagógicas docentes. Segundo análise de Laval (2019) “a escola deixou de ser respaldada

pela grande narrativa progressista da escola republicana, que hoje, suspeita-se, não passa de



um mito sem utilidade”. Nesse sentido, grandes são os desafios diante de uma aprendizagem

fragmentada, sobretudo oriunda e ampliada a partir da pandemia da Covid-19. 

Apesar  disso,  o  PIBID  adentra  nesse  cenário  como  um  importante  programa  de

valorização da docência, ao aproximar universidade e escola, bem como formar professores

críticos e reflexivos. Ele representa uma esperança para superar a fragmentação do ensino e

fortalecer práticas pedagógicas inovadoras e engajadas. Por isso, trazemos o que preconiza a

LDB sendo  a  educação  compreendida  como  um  processo  em sentido  amplo,  integrando

diversas esferas da vida social e cultural que em seu artigo 1º traz “A educação abrange os

processos  formativos  que  se  desenvolvem  na  vida  familiar,  na  convivência  humana,  no

trabalho, nas instituições de ensino e pesquisa, nos movimentos sociais  e organizações da

sociedade civil e nas manifestações culturais” (CIVIL, 1996). 

Nessa perspectiva, Durkheim argumenta que:

A educação é a ação exercida pelas gerações adultas sobre aquelas que ainda não se

encontram preparadas para a vida social; tem por objetivo suscitar e desenvolver na

criança certo número de estados físicos, intelectuais e morais que são exigidos dela

tanto pela sociedade política no seu conjunto quanto pelo meio especial a que está

particularmente destinada. (DURKHEIM, 2010, p.32)

Essa  ótica  durkheimiana  sublinha  a  função  da  escola  enquanto  instituição  social  que

modula os sujeitos para a vida em comunidade, transmitindo valores e normas culturais. A

despeito disso, Tim Ingold, em sua obra "Antropologia como Educação", propõe uma visão

da  educação  que  transcende  a  mera  transmissão  de  conhecimento.  Ele  argumenta  que  a

antropologia e a educação compartilham princípios  comuns,  ao focar na experiência  e na

atenção  como  pilares  do  aprendizado,  assim  “trata-se  de  derrubar  a  visão  tradicional  da

pedagogia  como a  transmissão  intergeracional  do conhecimento  autorizado.  Educação,  eu

argumento,  não  é  um “inculcar”  mas  um “libertar”,  que  abre  caminhos  de  crescimento”

(INGOLD, 2020, p.10). Ou seja, para o autor, a educação deve ser um processo contínuo de

engajamento  com  o  mundo,  com  a  observação  participante  e  de  construção  coletiva  de

conhecimentos. 



Paulo Freire  (1987) defende que a verdadeira  educação é um ato de conhecimento  e

diálogo que permite ler o mundo criticamente e transformá-lo, superando a opressão. Com

base nessa visão libertadora, o artigo adota os conceitos de Pierre Bourdieu como referencial

teórico. Suas reflexões sobre cultura e educação ampliam a compreensão das relações sociais

e das desigualdades. Assim, ambas as perspectivas orientam práticas pedagógicas críticas e

transformadoras.

Em sua obra seminal “A distinção: crítica social do julgamento do gosto” (2007) o autor

descreve que as práticas culturais e o gosto estético dos sujeitos evidenciam e reforçam as

estruturas sociais existentes. Também analisa de que forma as diferentes categorias culturais

são  configuradas  e  como  elas  contribuem  na  continuidade  das  desigualdades  de  classe.

Bourdieu, ainda trabalha com a  definição de “Capital Cultural” -  tópico que foi amplamente

explorado  para  trabalhar  pedagogicamente  em  sala.  Ele  se  refere  a  este  conceito  como

recursos não econômicos que conferem poder, status e divergência social. 

O Capital  Cultural  manifesta-se em habilidades  adquiridas pela  socialização,  como

conhecimento,  linguagem  e  preferências,  além  de  bens  culturais  materiais  e  títulos

acadêmicos.  Essa teoria  de  Bourdieu  permite  refletir  sobre  desigualdade,  preconceito  e  o

acesso  restrito  à  cultura  nas  escolas  públicas.  Tal  abordagem  dialoga  com  a  LDB,  que

assegura a liberdade de divulgar saberes e culturas. Durkheim complementa ao entender a

educação  como processo  de  socialização  e  transmissão  do patrimônio  cultural.  Já  Ingold

propõe uma aprendizagem pela convivência e experiência, em oposição ao ensino puramente

transmissivo.  Portanto,  ao  desvelar  as  estruturas  de  poder  e  as  manifestações  do  Capital

Cultural  de  Bourdieu  que  podem  marginalizar  certas  expressões  culturais  e  religiosas,  a

abordagem pedagógica buscou fomentar a leitura crítica do mundo. 

RELATO DA EXPERIÊNCIA

Na primeira aula,  intitulada “O que é cultura?”,  foi introduzido o conceito de Capital

Cultural,  fundamentado  em  Bourdieu  (2007).  Utilizamos  a  plataforma  Mentimeter para

construir uma nuvem de palavras com a questão “O que é cultura?”, revelando termos como



comida, dança e religião, que evidenciaram a diversidade de percepções iniciais. Em seguida,

promovemos diálogos orientados para conectar essas ideias ao conceito teórico e utilizamos

imagens  geradas  por  IA,  no  site Sora,  para  ilustrar  como  o  repertório  cultural  reflete

desigualdades sociais.

Posteriormente, exibimos um curta audiovisual elaborado pelos pibidianos, para mostrar

a diversidade cultural  das danças regionais e de massa, vinculadas a diferentes formas de

Capital Cultural: erudita, popular e de massa. A discussão buscou problematizar a relação dos

indivíduos  com  produtos  culturais  padronizados  e  ideológicos.  Observou-se,  entretanto,

dificuldade dos estudantes em articular conceitos iniciais, possivelmente devido a lacunas de

aprendizagem,  o que dificultou  a construção de uma compreensão sólida.  O contato  com

conceitos como Capital Cultural, Indústria de Massa e Etnocentrismo permitiu reflexões sobre

o espaço social que ocupam e os limites impostos pela condição de classe na formação de sua

bagagem cultural.

A estrutura bancária criticada por Paulo Freire no qual os estudantes apresentam reflexo,

se mostrou muito presente na timidez dos alunos em expor suas opiniões, assumindo uma

postura  passiva  e  apenas  ouvinte,  atentos  a  decorar  definições  prontas  de  forma acrítica,

reflexo  de  um  modelo  pedagógico  que  pouco  incentiva  práticas  reflexivas  acerca  dos

conteúdos escolares. Nesse contexto, foi necessário um esforço maior de estímulo por parte

dos  pibidianos  e  da  professora  para  que  os  discentes  se  sentissem  confortáveis  em

compartilhar suas experiências individuais.

Na segunda aula, planejávamos trabalhar os três tipos de cultura: erudita, popular e de

massa. Inicialmente, a professora supervisora dedicou parte do tempo à revisão dos conteúdos

anteriores,  porém  observamos  que  muitos  alunos  chegam  atrasados,  entrando  apenas  na

segunda aula, o que dificulta o acompanhamento do conteúdo. Em seguida, explicamos os

tipos de cultura, promovendo diálogo com os estudantes por meio da pergunta: “O que você

imagina  quando  escuta  cultura  erudita,  popular  e  de  massa?”.  Sobre  a  cultura  erudita,  a

maioria  desconhecia o termo, mas compreendeu o conceito ao relacioná-lo com vivências

pessoais, como visitas a museus promovidas por outras escolas, o que evidencia a importância

das atividades extraclasse para ampliar a bagagem cultural.

Foi notável que poucos alunos já tinham tido contato com espaços de cultura erudita,

sendo a maioria sem experiências nesse âmbito.  Com apoio da supervisora,  discutimos as



razões  desse  fenômeno,  destacando  as  dificuldades  de  acesso  e  a  exclusão  histórica  das

classes  mais  baixas,  já  que muitas  manifestações  culturais  eruditas  são promovidas  pelas

elites. Como exemplos, apresentamos ballet, concertos e museus de esculturas gregas. Quanto

à cultura popular, os estudantes a identificaram rapidamente como algo familiar e ligado à

identidade de um povo, demonstrando compreensão mais imediata. Foram citados exemplos

como bumba-meu-boi, literatura de cordel e frevo, o que permitiu  aprofundar a discussão

sobre a diversidade cultural e seu papel na formação social e identitária dos alunos.

Por fim, questionamos sobre cultura de massa, um silêncio pairou sob a sala de aula,

grande parte dos alunos apontaram não ter a mínima noção do que se tratava, os poucos que

compartilharam  suas  impressões,  disseram  conhecer  apenas  a  definição  gastronômica  da

palavra “massa”. Nesse contexto, apontamos de forma objetiva que cultura de massa tem por

objetivo o lucro e a disseminação em massa, presente especialmente nos espaços midiáticos,

para  a  promoção  de  ideologias,  valores  e  comportamentos  em  escala  global,  que  unem

aspectos tanto da cultura popular quanto erudita para criar “fórmulas de sucesso” e atingir o

maior número possível de consumidores. 

Com objetivo de facilitar a absorção do conceito, solicitamos aos alunos, para relatarem

se já tiveram a sensação de consumirem filmes, séries ou músicas que pareciam ser muito

semelhantes. Após essa provocação, vários estudantes explanaram que já vivenciaram essa

experiência, compreendendo assim que a cultura de massa pode ser observada como o tipo

mais presente no cotidiano social. Ela cumpre um papel, mesmo que não intencionalmente, de

divulgar conteúdos que possivelmente não chegariam a determinados públicos. 

Usamos como exemplo influenciadores digitais, programas de televisão, aplicativos, o k-

pop  e sua atual repercussão global, entre outros. Antes da aula ser encerrada, fizemos uma

observação importante  referente  às mudanças sociais  e o espaço que cada tipo de cultura

ocupa em períodos diferentes. Uma vez que, a cultura popular pode ser apropriada por uma

indústria e se tornar cultura de massa e vice-versa. A professora supervisora usou o exemplo

do hip hop para auxiliar na compreensão desse fenômeno, ao explicar as transformações que

ele  sofreu  e  sofre  ao  longo  do  tempo  e  como  ocupou  diferentes  espaços.  Todavia,

identificamos  uma  defasagem  expressiva  a  respeito  desses  conhecimentos  por  parte  dos

alunos. 



Na terceira aula, tínhamos como objetivo propor uma dinâmica em grupo, mas antes de

executar, revisamos novamente o conteúdo apresentado na última aula e encerramos o ciclo

de conhecimentos pré-estabelecidos com os últimos conceitos que faltavam: o estranhamento

e a naturalização.  A professora supervisora explicou a  importância  de compreendermos  a

cultura como uma produção humana, ou seja, ela não é natural e imutável. A partir destes dois

conceitos, é possível assimilar que a cultura é passível de transformação, a partir de um olhar

crítico  e  de  movimentos  coletivos  que  atravessam interesses  interseccionais,  como os  de

classe, raça e gênero.

Na  sequência,  apesar  de  uma  breve  interrupção,  distribuímos  para  os  seis  grupos

organizados ao início da aula,  imagens referentes a culturas  distintas,  e solicitamos que a

partir delas, dialogassem em coletivo para responder de que modo as imagens trabalhadas em

sala de aula revelavam sobre o acesso à Capital Cultural.

Entretanto, nos deparamos com uma situação inesperada. O grupo que ficou responsável

pela  imagem  que  representava  uma  religião  de  matriz  africana  se  negou  a  participar  da

atividade ao alegar que aquilo se tratava de “macumba”- uso do termo de maneira pejorativa.

Fomos até o grupo em questão e reforçamos o objetivo da atividade, e a problemática do

discurso que estavam reproduzindo.  Enfatizamos  a  necessidade  de separar  suas  crenças  e

valores pessoais para o exercício de análise crítica dos temas sociais, porém mesmo assim, o

grupo permaneceu avesso a dinâmica e solicitou a troca da imagem com outro grupo. A troca

foi realizada com outro grupo que estava com a imagem que representava o frevo. Tempo

depois, a professora retornou para a sala de aula e nos dirigimos a ela para relatar o ocorrido.

Com o tempo que estabelecemos aos alunos para formularem suas respostas, identificamos

diante  as  movimentações  dos  grupos,  a  necessidade  de  organizarem  melhor  suas  ideias,

portanto, decidimos estender o tempo-limite que havíamos combinado. 

Próximo ao  final  da  aula,  a  professora  dedicou  os  últimos  minutos  para  advertir  os

estudantes da gravidade do que havia ocorrido, colocou em pauta o racismo e intolerância

religiosa presentes na sociedade como uma ferida colonial, em que desumaniza e assassina

culturalmente as populações marginalizadas no Brasil. Em contraponto, colocou os direitos

humanos e a liberdade de crença como norte para uma sociedade minimamente respeitosa e

democrática.  Os  estudantes  ouviram  atentamente  o  discurso  e  alguns  demonstraram

descontentamento, principalmente aqueles que protagonizaram a situação. 



No dia seguinte, uma aluna procurou a professora supervisora para denunciar um colega

que a ameaçou de morte por motivos religiosos, fato que passou despercebido no momento. O

episódio evidencia a urgência de uma educação antirracista  e do letramento racial  crítico.

Reforça  também  a  necessidade  de  discutir  direitos  fundamentais.  Além  disso,  destaca  a

importância de práticas inclusivas que garantam a proteção de todos os estudantes.

Na quarta aula, intitulada “Precisamos falar sobre intolerância religiosa”, continuamos a

sequência didática com algumas alterações no planejamento.  Iniciamos contextualizando o

racismo religioso, especialmente após um caso de discriminação contra religiões de matriz

africana na aula anterior. Enfatizamos que todas as expressões culturais são válidas e que atos

discriminatórios  configuram crime. A professora supervisora definiu com a turma como o

encontro  seria  conduzido,  propondo  um  debate  crítico  sobre  o  tema.  Para  introduzir  a

discussão,  exibimos o curta-metragem  Pax (2005),  que apresenta  quatro líderes  religiosos

distintos. O filme satiriza a rigidez de certas religiões que se consideram as únicas detentoras

da verdade e, muitas vezes, reproduzem violência e preconceito.

Após  a  exibição  do curta,  poucos  alunos  compreenderam as  ideias  iniciais,  exigindo

estímulo ao debate. Questionamos sobre as religiões representadas, suas manifestações e a

coerência entre o discurso de paz e as ações dos personagens. Com o tempo, os estudantes

passaram a interagir, ainda que timidamente. Reforçamos o respeito a todas as crenças e os

prejuízos  causados  pelo  racismo.  O  encontro  buscou  promover  reflexão  coletiva  sobre

preconceito, diversidade e empatia.

Posterior a esta discussão, prosseguimos com uma revisão dos conteúdos sobre cultura,

ao  reforçar  conceitos  e  autores  que  visitamos  durante  a  sequência.  Para  otimizar  a

participação em classe e termos um mecanismo para analisar a sintetização conteudista dos

estudantes, desenvolvemos uma dinâmica interativa utilizando a plataforma de aprendizado

Kahoot,  que  é  baseada  em  jogos  e  utilizada  como  tecnologia  educacional.  Com  ela,

elaboramos um quiz com perguntas e respostas relacionadas às temáticas. 

Investir em tecnologias que atravessam os modos tradicionais no fazer docente, centradas

apenas  em conteúdo  e  teoria,  impulsionam positivamente  o  desempenho  pedagógico  dos

estudantes, além de incentivar habilidades de sociabilidade em classe. E nesta aula não foi

diferente,  a  aplicabilidade  desta  plataforma  evidenciou  bons  resultados:  grande  parte  dos

alunos  se  engajaram,  interagiram  animadamente  e  se  entrosaram  bem.  A  cada  resposta



incorreta,  a  professora  supervisora  junto  com  os  pibidianos  contextualizavam  o  erro  e

reforçavam a alternativa correta, para garantir a compreensão com eficiência.

Após  cinco aulas,  a  última  aula  “O que é  cultura,  afinal?”  conduziu  a  conclusão  do

experimento com a turma do 1° ano H. Os alunos aparentavam estar familiarizados com os

conceitos de cultura e teoria bourdieusiana, embora ainda houvesse dificuldade para recordar

as atividades desenvolvidas anteriormente. Após a revisão, aplicamos uma atividade final, na

qual foram orientados a interpretarem um texto de apoio e responderem quatro perguntas, em

que os instigaram a refletir tanto sobre a função cultural do funk quanto a do teatro sob uma

perspectiva do Capital Cultural.

A atividade  tinha  como propósito  testar  o  conhecimento  absorvido durante  as  quatro

aulas  anteriores.  Os  pibidianos  responsáveis  pela  turma  atuaram  como  facilitadores  da

dinâmica,  caso  os  estudantes  sentissem  dificuldade  para  recordar  alguns  conceitos.  Em

seguida, o tempo combinado havia chegado ao fim e as atividades foram concluídas. Após a

aula,  aconteceu o momento  de  correção,  em que os  pibidianos  ficaram responsáveis  pela

avaliação das atividades, o processo correu tranquilamente e os resultados mostraram que os

alunos conseguiram dominar minimamente o conteúdo.

RESULTADOS E DISCUSSÃO

A intervenção pedagógica realizada,  focada na interdisciplinaridade entre Sociologia e

Artes,  revelou-se  crucial  para  abordar  as  defasagens  de  aprendizagem  diagnosticadas

empiricamente,  especialmente  no  que  tange  à  compreensão  de  conceitos  sociológicos

elementares.  Essa articulação permitiu  uma abordagem mais  abrangente  e  engajadora,  em

consonância com o Art. 1º da LDB, que reconhece a educação como um processo formativo

que se manifesta em diversas esferas culturais e sociais. Essa prática também ecoa a visão de

Durkheim sobre a educação como um mecanismo de socialização que integra os indivíduos à

complexidade da vida em comunidade, transmitindo um patrimônio cultural essencial para a

coesão social.

As aulas, ao explorarem conceitos como Capital Cultural, Indústria Cultural, Relativismo

Cultural, Etnocentrismo e (racismo religioso), conforme a teoria de Bourdieu, permitiram aos

estudantes refletir sobre como as práticas culturais e o gosto estético são construções sociais



que evidenciam e reforçam as estruturas  de classe.  A discussão sobre as culturas  erudita,

popular  e  de  massa,  desvelou  as  limitações  de  acesso  a  bens  culturais  e  a  influência  da

condição social na bagagem cultural dos discentes. Essa abordagem crítica, que vai além da

mera transmissão de conteúdo, alinha-se à proposta de Ingold de uma "antropologia como

educação", onde o aprendizado se dá pela atenção e pela experiência de "viver a vida com os

outros", incentivando o engajamento ativo com as múltiplas realidades culturais. 

Adicionalmente,  a  experiência  pedagógica  destacou  a  persistência  de  uma "educação

bancária",  conforme criticado por  Paulo Freire,  manifestada  na timidez  e  passividade  dos

alunos  em  expor  suas  opiniões.  Contudo,  a  mobilização  de  teorias  sociológicas  como

instrumentos de autoconhecimento e reflexão crítica, especialmente frente a situações como o

racismo  religioso,  evidenciou  a  transição  para  uma  prática  mais  próxima  da  Educação

Libertadora freireana. Ao fomentar o diálogo e a compreensão da diversidade religiosa como

parte constitutiva da sociedade brasileira, a intervenção capacitou os estudantes a ler o mundo

criticamente e a atuar na transformação de realidades opressoras, valorizando a pluralidade

cultural e promovendo a autonomia intelectual.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A  experiência  relatada  evidencia  a  importância  de  abordagens  pedagógicas

interdisciplinares  e  contextualizadas  para  o  desenvolvimento  integral  dos  estudantes.  A

integração de Artes  e Sociologia,  respaldada  pela  LDB, mostrou-se eficaz  para preencher

lacunas  de  aprendizagem,  estimular  o  pensamento  crítico  e  promover  a  formação  de

indivíduos aptos a participar ativamente da vida social,  conforme Durkheim, e a construir

conhecimento por meio da interação com o mundo, segundo Ingold.

Apesar dos desafios de um cenário de aprendizagem fragmentada e desigualdade social, a

mobilização  do  conceito  de  Capital  Cultural  de  Bourdieu  permitiu  que  os  alunos

compreendessem as dinâmicas de poder e a influência da classe social na valorização cultural,

incentivando-os a questionar estruturas de exclusão. Essa intervenção, alinhada à perspectiva

freireana,  promoveu diálogo,  reflexão  crítica  e  protagonismo estudantil,  mostrando  que  é

possível  formar  cidadãos  críticos  e  engajados,  mesmo  diante  de  um  currículo  restritivo.

Assim, reforça-se a relevância de iniciativas como o PIBID no fortalecimento da formação



docente e na construção de experiências educativas que devolvam ao estudante o direito de

pensar e de se reconhecer como sujeito crítico de sua própria história.

REFERÊNCIAS 

Brasil. Lei nº 13.415, de 16 de fevereiro de 2017. Altera as Leis nºs 9.394, de 20 de dezembro

de 1996, e 11.494, de 20 de junho de 2007; revoga a Lei nº 11.161, de 5 de agosto de 2005; e 

institui a política de fomento à implementação de escolas de ensino médio em tempo integral. 

Diário Oficial da União, Brasília, DF, 17 fev. 2017. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2015-2018/2017/lei/L13415.htm. Acesso em: 19 

out. 2025.

BRASIL. Lei nº 14.945, de 31 de julho de 2024. Altera a Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 

1996 (Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional), a fim de definir diretrizes para o 

ensino médio, e as Leis nºs 14.818, de 16 de janeiro de 2024, 12.711, de 29 de agosto de 

2012, 11.096, de 13 de janeiro de 2005, e 14.640, de 31 de julho de 2023. Diário Oficial da 

União, 2024. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2023-2026/2024/lei/l14945.htm. Acesso em: 19 

out. 2025.

BOURDIEU, Pierre. A distinção. São Paulo: Edusp, 2007.

CIVIL, Casa, et al. LEI Nº 9.394, DE 20 DE DEZEMBRO DE 1996. Estabelece as diretrizes 

e bases da educação nacional. Brasília: Presidência da República, 1996.

DURKHEIM, Émile. Educação e sociologia. Tradução de Maria de Fátima Oliva do Coutto. 

Introdução de Weligton Paz. São Paulo: Madra, 2010.

FREIRE, Paulo. A alfabetização como elemento de formação da cidadania. 1987.

INGOLD, Tim. Antropologia e/como educação. Petrópolis, RJ: Vozes, 2020.

LAVAL, Christian. A escola não é uma empresa: o neoliberalismo em ataque ao ensino 

público. Boitempo editorial, 2019.

MUNHOZ, Paulo (dir.). Pax. Brasil, 2005. curta-metragem, 14 min. Disponível em: 

https://portacurtas.org.br/filme/?name=pax. Acesso em: 18 out. 2025.

NOGUEIRA, Maria Alice. O capital cultural e a produção das desigualdades escolares 

contemporâneas. Cadernos de Pesquisa , 2021, 51: e07468.


