
JULHO  DAS  PRETAS:  CONSTRUINDO  PRÁTICAS  PEDAGÓGICAS
DE  FORTALECIMENTO  DA  IDENTIDADE  NEGRA  EM  ESCOLA
PÚBLICA DE SALVADOR-BA

Luan Pinto Silva 1

Lucas dos Santos Barbosa 2

Amanda Margarida Silva Brito 3

Liliane Vasconcelos 4

RESUMO

No contexto de celebração do Dia da Mulher  Negra,  Latino-Americana e  Caribenha,  o Julho das
Pretas 
foi  uma sequência didática aplicada numa escola periférica de Salvador que teve por finalidade a
reflexão e promoção de educação emancipatória e crítica. Assim, este trabalho, trata-se de um
relato de experiência, apresenta uma prática pedagógica desenvolvida com uma turma de 9º
ano, do Colégio Estadual Dinah Gonçalves, vinculada ao Programa Institucional de Bolsa de
Iniciação à Docência (PIBID) da Universidade Católica do Salvador (UCSAL). A abordagem
partiu  do seguinte  questionamento  de trabalho:  de que maneira a escola  pode ser um espaço de
fortalecimento da identidade negra? Com base na pergunta, em questão, objetivamos produzir uma
atividade artística e cultural com poemas a fim de representar as identidades das mulheres negras. Do
ponto de vista teórico, a dinâmica pautou-se  nos conceitos de nos  multirreferencialidade de Ardoino
(1998), e, também, na etnometodologia, com base em Coulon, (1998)  conceito de escrevivência de
Conceição  Evaristo  (2017).  Os  resultados  do  percurso  pedagógico  propiciaram  uma  profícua
produção, em sala de aula, evidenciando os papéis políticos e sociais das mulheres negras, o que gerou
reflexão e valorização de tais identidades, também das práticas de oralidade e da ancestralidade.

Palavras-chave: Julho das Pretas, Mulheres Negras, Identidade Negra, Escola Pública.

INTRODUÇÃO

A  escola,  enquanto  espaço  de  formação  humana,  possui  um  papel  essencial  na

construção de identidades e no enfrentamento das desigualdades históricas que atravessam a

1Graduando  do  Curso  de  Letras  Inglês  da  Universidade  Católica  do  Salvador  -  UCSAL,
luanpinto.silva@ucsal.edu.br;
2Graduando do Curso  de  Letras  Vernáculas da  Universidade  Católica  do  Salvador  -  UCSAL,
lucassantos.barbosa@ucsal.edu.br;
3 Graduada   do  Curso  de Letras  Vernáculas   da  Universidade  Católica  do  Salvador  -  UCSAL -  UCSAL,
brito28@gmail.com;
4 Doutora Literatura e Cultura pela Universidade Federal da Bahia- UFBA, liliane.vasconcelos@pro.ucsal.br;



sociedade brasileira. Nesse sentido, o Julho das Pretas, comemorado no contexto do Dia da

Mulher  Negra,  Latino-Americana  e  Caribenha,  configura-se  como  uma  oportunidade

pedagógica  para  promover  reflexões  sobre  a  representatividade,  o  pertencimento  e  a

valorização  das  mulheres  negras.  O  presente  trabalho,  portanto,  propõe-se  a  relatar  uma

experiência desenvolvida com uma turma do 9º ano do Colégio Estadual Dinah Gonçalves,

situado em uma comunidade periférica de Salvador, vinculada ao Programa Institucional de

Bolsa de Iniciação à Docência (PIBID) da Universidade Católica do Salvador (UCSAL).

A experiência teve como eixo norteador o questionamento: De que maneira a escola

pode ser um espaço de fortalecimento da identidade negra? A partir dessa problematização,

buscou-se desenvolver uma sequência didática de caráter artístico e cultural, tendo a poesia

como meio de expressão e resistência. Fundamentada nos conceitos de multirreferencialidade

(Ardoino, 1998), etnometodologia (Coulon, 1998) e escrevivência (Evaristo, 2017), a prática

pedagógica procurou promover uma educação crítica e emancipatória, que possibilitasse aos

estudantes refletirem sobre o papel social e político das mulheres negras em suas trajetórias e

na sociedade.

Mais do que uma atividade escolar, o projeto constituiu-se como um espaço de fala,

escuta e criação, valorizando as práticas de oralidade, ancestralidade e reconhecimento das

identidades negras, especialmente das mulheres. Assim, este artigo apresenta o percurso e os

resultados  dessa  experiência,  discutindo  suas  contribuições  para  o  fortalecimento  da

identidade e da consciência crítica no ambiente escolar.

METODOLOGIA 

A metodologia adotada seguiu uma sequência didática organizada em etapas, com o intuito de

promover a reflexão crítica e a valorização da identidade negra por meio de práticas artístico-

culturais. Inicialmente, foi realizada uma conversa introdutória com os estudantes 

sobre o Dia da Mulher Negra, Latino-Americana e Caribenha, discutindo o contexto histórico

da data e a relevância das lutas e conquistas das mulheres negras na sociedade. Em seguida,

os  alunos participaram de rodas  de diálogo mediadas  por  vídeos,  poemas e músicas,  que

serviram  como  disparadores  para  reflexões  sobre  identidade,  ancestralidade  e

representatividade.

Na segunda etapa, os estudantes receberam cartões de atividade com palavras, expressões e

imagens relacionadas ao universo feminino negro. Esses cartões funcionaram como gatilhos



criativos  para  a  elaboração  de  poemas  autorais,  inspirados  no  conceito  de  escrevivência

proposto  por  Conceição  Evaristo  (2017)   entendido  como o  ato  de  escrever  a  partir  das

vivências e memórias coletivas de mulheres negras.

O processo de escrita foi desenvolvido de forma colaborativa, com momentos de orientação e

socialização,  em  que  os  alunos  puderam  compartilhar  seus  textos  e  refletir  sobre  suas

produções  à  luz  das  discussões  realizadas.  Essa  dinâmica  baseou-se  nos  pressupostos  da

multirreferencialidade (Ardoino, 1998) e da etnometodologia (Coulon, 1998), que valorizam o

conhecimento  construído  a  partir  da experiência,  das  práticas  sociais  e  da  pluralidade  de

olhares.

Ao final, as produções poéticas foram reunidas e apresentadas em uma exposição coletiva,

promovendo  um espaço  de  reconhecimento  e  valorização  das  vozes  negras  presentes  no

ambiente  escolar.  Todo  o  processo  foi  acompanhado  por  registros  em diário  de  campo,

observações e reflexões das bolsistas do PIBID, que subsidiaram a análise e a sistematização

da experiência aqui relatada.

REFERENCIAL TEÓRICO

O referencial  teórico  desta  pesquisa  busca  fundamentar  as  reflexões  e  práticas

pedagógicas  desenvolvidas  no  contexto  do  Julho  das  Pretas,  articulando  os  conceitos  de

multirreferencialidade,  etnometodologia  e  escrevivência  como  eixos  norteadores  de  uma

educação  crítica,  e  sensível  às  questões  identitárias  e  culturais.  Esses  aportes  teóricos

contribuíram para sustentar o percurso metodológico e o olhar sobre as experiências vividas

pelos  estudantes,  permitindo  compreender  a  escola  como espaço  plural  de  construção  de

saberes e de valorização das identidades negras.

Partindo  das  ideias  de  Ardoino  (1998),  o  conceito  de  multirreferencialidade  propõe  uma

leitura  complexa  e  integrada  da  realidade  educacional.  Tal  perspectiva  considera  que  os

fenômenos pedagógicos não podem ser compreendidos a partir de um único ponto de vista,

mas  exigem  múltiplas  referências  culturais,  sociais,  históricas  e  simbólicas  para  que  se

alcance uma compreensão mais ampla e significativa. 

Assim,  ao  abordar  o  tema  da  identidade  negra  na  escola,  a  multirreferencialidade  “A

multirreferencialidade" surge de uma reflexão sobre a prática, é uma abordagem que assume

plenamente  a  hipótese  da  complexidade  do  real,  mas  de  forma  diferenciada  da

inter/transdisciplinaridade. A multirreferencialidade não pretende ser uma integração (soma)

de  conhecimentos;  ao  contrário,  postula  o  luto  do  saber  total,  posto  que  quanto  mais  se



conhece, mais se cria áreas de não-saber. Quanto maior é a área iluminada, maior será a área

de sombra.”

(ARDOINO,  1998,  p.48).  permite  que  diferentes  vozes,  saberes  e  experiências  sejam

reconhecidos como legítimos e indispensáveis ao processo de ensino e aprendizagem. Em

diálogo com essa perspectiva,  a etnometodologia “A etnometodologia propõe abandonar a

familiaridade  que  nos  prende  à  relação,  prestando  atenção  à  ameaça  epistemológica  que

consiste em nos identificarmos completamente com os membros.” (COULON, 1995, p. 76) ,

conforme delineada por Coulon (1998), oferece um aporte teórico que valoriza a observação e

a interpretação das práticas cotidianas dos sujeitos. Ao reconhecer a escola como um espaço

social  dinâmico,  a  etnometodologia  possibilita  compreender  como  os  significados  são

produzidos  e  negociados  no  interior  das  interações  escolares.  No  contexto  do  projeto

desenvolvido,  essa  abordagem  auxiliou  na  escuta  atenta  das  expressões  e  narrativas  dos

estudantes, favorecendo uma leitura mais sensível e situada das suas construções identitárias e

culturais.

Por sua vez, o conceito de escrevivência, formulado por Conceição Evaristo define o conceito

afirmando que “escrevivência é a escrita que nasce do cotidiano, das lembranças, das dores e

das  alegrias.  É  a  escrita  que  vem das  vivências  e,  por  isso,  carrega  a  marca  do  vivido”

(EVARISTO, 2017 p. 20). , constitui um dos pilares centrais deste trabalho. A autora propõe a

escrita como ato político e de resistência, que emerge das vivências e memórias coletivas das

mulheres negras. Ao ser incorporado à prática pedagógica, o conceito de escrevivência amplia

o  horizonte  de  possibilidades  da  escrita  escolar,  transformando-a  em  instrumento  de

autoconhecimento,  valorização da ancestralidade e afirmação de identidades.  No caso dos

estudantes participantes, a escrita poética inspirada na escrevivência representou uma forma

de expressão legítima e afetiva, em que o eu individual dialoga com o coletivo e o histórico.

Dessa forma, a combinação desses três referenciais teóricos permitiu a construção de uma

prática educativa que reconhece a pluralidade de saberes, valoriza as experiências cotidianas e

promove o protagonismo das vozes negras no espaço escolar. Ao articular teoria e prática, a

experiência  relatada  neste  artigo  reforça  o  compromisso  com uma  educação  antirracista,

decolonial  e transformadora,  que compreende o conhecimento como construção coletiva e

situada  socialmente.

RESULTADOS E DISCUSSÃO



Os  resultados  obtidos  a  partir  da  sequência  didática  do  Julho  das  Pretas foram

sistematizados em três categorias analíticas principais, que emergiram das observações, dos

registros e das produções poéticas realizadas pelos estudantes:

1. (Re)conhecimento da identidade negra;

2.A escrita como instrumento de resistência e expressão;

3.Valorização da ancestralidade e das vozes femininas negras.

Essas categorias refletem as dimensões centrais do processo pedagógico e as transformações

observadas ao longo da experiência.

1. (Re)conhecimento da identidade negra

A primeira categoria evidencia o movimento de autopercepção e valorização da identidade

racial por parte dos estudantes. A partir das discussões e dos materiais apresentados nas rodas

de conversa, observou-se uma ampliação na compreensão dos alunos sobre o papel da mulher

negra na história e na sociedade. Muitos estudantes passaram a se reconhecer como sujeitos

pertencentes  a  uma  cultura  afro-brasileira  rica  e  diversa,  rompendo  com  estereótipos  e

discursos de invisibilidade. Esse processo dialoga com o conceito de multirreferencialidade

(Ardoino,  1998),  ao  permitir  que  diferentes  saberes   escolares,  culturais  e  comunitários

fossem integrados e reconhecidos no espaço educativo. A pluralidade de experiências trouxe

para a sala de aula um ambiente mais democrático e afetivo,  no qual o conhecimento foi

construído de maneira coletiva e contextualizada.

2. A escrita como instrumento de resistência e expressão

A segunda categoria diz respeito à produção dos poemas, que se revelou um espaço potente

de escrevivência (Evaristo, 2017). A partir dos cartões de atividades, os estudantes criaram

textos poéticos que expressavam sentimentos de pertencimento, resistência e empoderamento.

Nas produções, destacaram-se temas como a luta contra o racismo, o orgulho da pele negra, a

força das mulheres da comunidade e a importância da ancestralidade.

A escrita poética assumiu, assim, uma função política e formativa: os alunos transformaram

suas vivências em arte e linguagem. Essa prática reforçou o papel da escola como território de

escuta e representação, em que as vozes historicamente silenciadas puderam emergir e ser

legitimadas.  Tais  resultados  demonstram  a  potência  da  escrevivência  como  estratégia

pedagógica de valorização da subjetividade e da memória coletiva.

3. Valorização da ancestralidade e das vozes femininas negras

A terceira categoria refere-se à ressignificação das figuras femininas negras no imaginário dos

estudantes.  Ao longo  do projeto,  as  discussões  e  produções  poéticas  trouxeram à  tona  o

reconhecimento  de  mulheres  negras  como  símbolos  de  resistência,  sabedoria  e  amor



comunitário. A presença da ancestralidade foi evocada tanto nas falas quanto nos textos dos

alunos, revelando a influência das memórias familiares e das referências culturais herdadas.

Sob  a  ótica  da  etnometodologia  (Coulon,  1998),  esses  achados  demonstram  como  os

significados  são  construídos  a  partir  das  práticas  e  interações  cotidianas.  As  atividades

possibilitaram observar a dinâmica da sala de aula como um microcosmo social, em que os

alunos constroem sentidos sobre si mesmos e sobre o mundo, reafirmando a importância de

uma pedagogia que reconheça as experiências vividas como fonte legítima de conhecimento.

Síntese dos resultados

De modo geral, a sequência didática do Julho das Pretas contribuiu significativamente para o

fortalecimento da identidade negra, a ampliação da consciência crítica e o engajamento dos

estudantes  em  práticas  culturais  e  poéticas.  A  atividade  possibilitou  que  a  escola  se

consolidasse como um espaço de educação antirracista e decolonial, em consonância com as

Diretrizes  Curriculares  Nacionais  para a Educação das Relações  Étnico-Raciais  (BRASIL,

2004).

A  integração  entre  teoria  e  prática,  sustentada  pelos  referenciais  de  Ardoino,  Coulon  e

Evaristo, mostrou-se eficaz para construir uma aprendizagem significativa, em que os alunos

se  reconhecem  como  produtores  de  cultura  e  de  conhecimento.  Os  resultados  apontam,

portanto,  para  a  relevância  de  se  investir  em  práticas  pedagógicas  que  promovam  o

protagonismo estudantil e o reconhecimento das múltiplas identidades que compõem o espaço

escolar.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A experiência  relatada neste  trabalho evidenciou que o Julho das Pretas,  enquanto

proposta pedagógica, constitui-se como uma prática significativa de educação emancipatória,

crítica e antirracista. Ao articular teoria e prática em torno da valorização da identidade negra

e da representatividade  das mulheres  negras,  o projeto reafirmou a importância  da escola

como um espaço de resistência, de produção de saberes e de construção de novas narrativas.

Os resultados obtidos demonstraram que, quando o ambiente escolar se abre ao diálogo com

as experiências e vivências dos estudantes, torna-se possível promover o reconhecimento de

identidades,  a  valorização  da  ancestralidade  e  o  fortalecimento  do  sentimento  de

pertencimento.  As  produções  poéticas  e  reflexões  geradas  durante  a  sequência  didática

revelaram a  potência  da  escrita  como ferramenta  de  expressão  e  resistência  em especial,



quando inspirada na escrevivência, conceito de Conceição Evaristo (2017), que ressignifica o

ato de escrever como uma prática política e coletiva.

A  partir  das  contribuições  teóricas  de  Ardoino  (1998)  e  Coulon  (1998),  foi  possível

compreender  que  o  fazer  pedagógico  é,  essencialmente,  um processo  multirreferencial  e

etnometodológico, que se constrói na diversidade e nas interações sociais cotidianas. Assim, a

experiência  aqui  descrita  reforça  a  necessidade  de  repensar  as  práticas  docentes,

reconhecendo o potencial transformador das ações educativas que dialogam com as realidades

e histórias dos sujeitos envolvidos.

Do ponto de vista científico e formativo, esta pesquisa contribui para o campo da formação

docente e das práticas de educação das relações étnico-raciais, evidenciando a relevância de

iniciativas que aproximem o currículo escolar das dimensões socioculturais dos estudantes. Po

Julho das Pretas reafirma que a escola pode e deve ser um espaço de potência, acolhimento e

transformação social, em que o conhecimento se constrói a partir do encontro entre saberes,

memórias e afetos. Tal prática pedagógica, além de promover a representatividade, contribui

para a  formação de sujeitos  críticos,  conscientes  de sua história  e  capazes  de intervir  na

construção de uma sociedade mais justa e igualitária.

AGRADECIMENTOS 

A realização deste trabalho só foi possível graças ao apoio, incentivo e partilha de muitas

pessoas que caminharam comigo neste percurso de formação e descoberta.

Agradeço,  primeiramente,  à  minha  orientadora,  professora  Liliane  Vasconcelos,  pela

confiança, pelo incentivo constante e por acreditar em meu potencial, mesmo nos momentos

de  incerteza.  Sua orientação  cuidadosa  e  inspiradora  foi  essencial  para  que  esta  pesquisa

ganhasse forma e sentido.

À professora Amanda, minha parceira na construção e execução deste projeto na escola e que,

um dia, também foi minha professora, deixo minha profunda gratidão pela escuta, pela troca e

pela sensibilidade com que acolheu cada etapa deste trabalho.

Agradeço também a Lucas, pela parceria e pela partilha generosa deste processo de pesquisa,

pelos diálogos, pelas reflexões e pela presença constante que tornaram esta experiência mais

leve e significativa.

Este trabalho é, igualmente, fruto do Programa Institucional de Bolsa de Iniciação à Docência

(PIBID), que se configura como um espaço fundamental de formação docente, de vivência

prática e de construção de uma educação comprometida com a transformação social. O PIBID



possibilitou que a teoria se encontrasse com a realidade da escola pública, fortalecendo em

mim o desejo de ser educador e reafirmando o poder coletivo do trabalho docente.

Por fim, evoco as palavras de Emicida, na canção Principia, quando diz que “tudo que nós

tem  é  nós”.  Essa  frase  traduz  o  sentimento  de  afeto,  acolhimento  e  coletividade  que

atravessou todo este percurso. Este trabalho nasceu e se sustentou na força do encontro, na

partilha de sonhos e na certeza de que o conhecimento se constrói de forma colaborativa, com

o outro e para o outro.

REFERÊNCIAS 

ARDOINO, J. Abordagem multirreferencial (plural) das situações educativas e 
formativas. In: BARBOSA, J. G. (org.). Multirreferencialidade nas ciências e na educação. 
São Carlos: EdUFSCar, 1998. p. 24–41.

BRASIL. Ministério da Educação. Conselho Nacional de Educação. Câmara de 
Educação Básica. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-
Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. Resolução nº 1, de 
17 de junho de 2004. Brasília: MEC/CNE, 2004. Disponível em: 
http://portal.mec.gov.br/dmdocuments/resolucao1.pdf. Acesso em: 10 out. 2025.

COULON, A. A etnometodologia. Petrópolis, RJ: Vozes, 1998.

EVARISTO, C. Olhos d’água. Rio de Janeiro: Pallas, 2017.

EMICIDA. Principia. In: AmarElo [álbum]. São Paulo: Laboratório Fantasma, 2019. Faixa 1. 
Disponível em: https://open.spotify.com/album/1EphclU8Y9TZF2Zr7B2P8k. Acesso em: 
10 out. 2025.


