
ESTÁGIO SUPERVISIONADO EM AFROPERSPECTIVA: O  MAPEAR

DE PRÁTICAS TEATRAIS PARA A EDUCAÇÃO INFANTIL 

Adriana Moreira Silva 1

RESUMO

Este texto reúne as reflexões de uma pesquisa que visa pensar na formação de docentes de Teatro que
sejam capazes de multiplicar práticas e ideias afrorreferenciadas em suas práticas com as crianças.
Para tal, o componente curricular de Estágio Supervisionado I do Curso de Licenciatura em Teatro da
Universidade  Federal  do  Amapá  tem  abordado  o  ensino  de  teatro  na  Educação  Infantil  em
Afroperspectiva (Noguera, 2019). A pesquisa relata na primeira parte as metodologias e os estudos
teóricos realizados dentro da universidade que estão pautados na compreensão da formação estética de
docentes. Coutinho  (2003)  fala  que  identificar  a  presença  da  arte  em  nossa  vida  faz  com  que
percebamos com mais clareza e profundidade nossas referências culturais. O componente curricular se
ancorou, posteriormente, nas chamadas “Ilhas de investigação”, um modo imagético de pensar nos
estudos teóricos  que  reúne materialidades,  perguntas  norteadoras  e  jogos lúdicos.  A discussão da
pesquisa traz seu enfoque, no entanto, para a ilha dos Palmares, onde foram discutidas o papel do (a)
professor (a) diante da educação étnico-racial,  modos para  afrorreferenciar o currículo de Arte e a
cosmovisão africana sobre as crianças.  A partir do segundo momento do componente curricular em
que os discentes vão para as escolas realizar suas práticas de observação e intervenção, registra-se a
existência  constante  de vivências  teatrais  com as  crianças  que reverberaram a partir  da  visão em
Afroperspectiva estudada em sala de aula:  jogos recriados a partir dos versos do Marabaixo, uma
manifestação  cultural  afro-amapaense;   práticas  criadas   a  partir  de  narrativas  sobre  a  mitologia
africana; vivências estéticas com a linguagem da palhaçaria que retratavam a cultura de Benin, na
África.  Em Afroperspectiva o tempo permanece em aberto,  logo,  o  esforço da pesquisa tem sido
mapear as possibilidades, mas deixando-as livres para serem ressignificadas, reconstruídas e revividas
pelos estudantes. 

Palavras-chave: Ensino de Teatro, Afroperspectiva, Educação Infantil, Formação docente. 

INTRODUÇÃO

Este texto reúne as reflexões do projeto de pesquisa intitulado “A formação de artistas-

docentes e o ensino de teatro na perspectiva antirracista”, vinculado ao curso de Licenciatura

em Teatro da Universidade Federal do Amapá (UNIFAP), que visou pensar na formação de

docentes  de  Teatro  afim  de  que  sejam  capazes  de  multiplicar  práticas  e  ideias

1 Professora  Adjunta  do  curso  de  Licenciatura  em  Teatro  da  Universidade  Federal  do  Amapá,
adriana.silva@unifap.br. 

mailto:adriana.silva@unifap.br


afrorreferenciadas em suas práticas com as crianças. Além disso, acrescenta-se os seguintes

objetivos da pesquisa:   mapear práticas  propostas antirracistas  que são possíveis de serem

inseridas nas disciplinas de Estágio Supervisionado (conteúdo, metodologia, teóricos, textos);

investigar formas e caminhos para uma formação docente poética, afetiva e dialógica com os

processos de construção e fortalecimento da identidade dos discentes do curso de Teatro e

fortalecer a discussão sobre práticas antirracistas dentro dos cursos de graduação em Teatro. 

A disciplina de Estágio Supervisionado I possui carga horária de 60 horas, dentre as

quais,  20  horas  estão  destinadas  a  observação  e  intervenção  dentro  da  escola  básica,  no

segmento da Educação Infantil e 40 horas em sala de aula com a professora orientadora do

estágio, onde são realizadas reflexões teóricas e práticas acerca das metodologias de ensino,

leituras  vinculadas  a  área  das  infâncias  e  da  educação,  compartilhamento  do  período  de

observação, preparação para a escrita de relatório e socialização final do estágio. 

 Este  projeto  de  pesquisa,  voltou-se  para  o  componente  curricular  de  Estágio

Supervisionado  I,  cujas  perspectivas  são  focadas  para  a  Educação  Infantil.  A  pesquisa

norteou-se a partir das seguintes questões: Quais metologias de ensino de Teatro estão sendo

apresentadas nestes componentes curriculares? Quais escolhas artísticas e pedagógicas estão

sendo feitas pelos estudantes de Teatro, futuros docentes, estão fazendo quando estão em sala

de aula com as crianças?  

Tenho compreendido, que meu papel como professora de Estágio Supervisionado I e

que contribui na formação de outras professores (as) é ser uma professora-barqueira, um tipo

de docente  que  “acompanha  o outro  no percurso,  auxiliando  em suas  passagens  de uma

margem a outra, seguindo os fluxos das águas do conhecimento” (Coutinho, 2013, p. 2964).

E, para tal,  tenho encontrado no ato de narrar  histórias pessoais e ir  de encontro com as

memórias  um  recurso  ou  um  refúgio  que  abriga   as  próprias  dúvidas  e  incertezas  dos

estudantes  quanto  as  possibilidades  de  se  tornarem artista-docente  antirracistas.  Mas  não

tenho  dúvidas  que  as  primeiras  remadas  ou  braçadas  começam  no  encontro  com  suas

experiencias  pessoais  e  encontra  reforços nas  ações  realizadas  ainda dentro do espaço da

universidade. Coutinho (2013) fala que identificar a presença da arte em nossa vida faz com

que  percebamos  com  mais  clareza  e  profundidade  nossas  referências  culturais. Logo,  é

preciso pensar e agir antes dos discentes ingressarem nas escolas. 

O componente curricular se ancorou no que denominei de “Ilhas de investigação”, um

modo  imagético  de  pensar  nos  estudos  teóricos  sobre  formação  docente  que  reúne

materialidades, perguntas norteadoras e jogos lúdicos. A discussão aqui a ser apresentada traz

seu enfoque, no entanto,  para a  Ilha dos Palmares,  onde foram discutidas o papel do (a)



professor (a) diante da educação étnico-racial, modos para afrorreferenciar o currículo de Arte

e a cosmovisão africana sobre as crianças. 

Em um determinado  momento  do componente  curricular  os  discentes  vão para  as

escolas  realizar  suas  práticas  de  observação  e  intervenção.  A  observação  consiste  em

acompanhar  as  práticas  pedagógicas  da  professora  pedagoga;  registros  e  anotações  das

brincadeiras realizadas com e pelas crianças; observação do espaço e da dinâmica escolar

como um todo. Já a intervenção é um momento em que os (as) estudantes precisam ministrar

alguma  prática  teatral  com o  grupo  que  está  sendo  acompanhado.  Por  se  tratar  de  uma

intervenção pode ser apenas uma atividade pontual e não, necessariamente, uma sequência

didática longa: um único jogo dramático, uma brincadeira, uma contação de história, dentre

outras. 

Registrei,  assim, a existência de vivências teatrais com as crianças realizadas pelos

estudantes  que  integravam  o  componente  e  percebi  que  os  estudos  em  sala  de  aula

reverberaram em suas  escolhas  artísticas  e  pedagógicas  dentro  do  espaço escolar:   jogos

recriados  a  partir  dos  versos  do  Marabaixo,  uma manifestação  cultural  afro-amapaense;

práticas criadas  a partir de narrativas sobre a mitologia africana; vivências estéticas com a

linguagem da palhaçaria que retratavam a cultura de Benin, na África e a criação de vídeos a

partir  da  linguagem  do  teatro  de  animação  para  trazer  referências  de  danças  da  cultura

popular.   Em Afroperspectiva o tempo permanece em aberto, logo, o esforço da pesquisa tem

sido  mapear   as  possibilidades,  mas  deixando-as  livres  para  serem  ressignificadas,

reconstruídas e revividas pelos estudantes. 

METODOLOGIA 

A pesquisa transcorreu primeiramente a partir  das investigações  teóricas  realizadas

dentro do grupo de estudo e extensão PAPEI (Práticas artísticas e pedagógicas na e com a

Educação Infantil)2.  O grupo nesse último ano de pesquisa (2024-2025) tem demonstrado

ênfase em promover encontros que promovam discussões sobre as pautas raciais: infâncias

ribeirinhas, amazônicas e negras. Articulado a essas temáticas estão as pautas vinculadas a

afrorreferenciar o ensino de Teatro, a descolonização dos currículos da Educação Infantil e do

ensino  superior.  Dentro  das  aulas  de  Estágio  Supervisionado  I  os  debates  acontecem,

especialmente, no momento que chamamos de Ilha dos Palmares,  onde foram apresentados

autores (as) negros (as) e a Afroperspectiva como um modo de compreender as infâncias.  

2 O grupo tem coordenação da Profa. Adriana Moreira Silva.  



Nessa  ilha  havia  uma  proposição  lúdica  para  apresentação  dos  conceitos  e  das

discussões sobre racismo, das práticas antirracistas e das perspectivas afrorreferenciadas para

o ensino de Teatro. Assim, a busca nesses momentos era por resgatar e valorizar os saberes, a

história e a cultura africana e afro-brasileira,  ao mesmo tempo, em que víamos na prática

elementos afrorreferenciados compondo os estudos teóricos da disciplina. As aulas na  Ilha

dos Palmares se estruturaram a partir de uma caixa que continha elementos simbólicos da

cultura africana, tais como: o instrumento caxixi, textos e pensamentos de pessoas negras, a

planta  espada  de  São  Jorge,  dentre  outros,  que  eram disparadores  de  questionamentos  e

reflexões da discussão. 

A pesquisa, portanto, se atentou por registrar as propostas das aulas trazidas por mim a

partir  da  Ilha dos Palmares.  Foram consideradas  os seguintes marcadores  de referências

afrocentradas:  (as)  autores  que  compuseram  o  referencial  bibliográfico,  as  metodologias

utilizadas dentro da sala de aula cujas perspectivas voltavam-se para a formação docente e,

por fim, as práticas e experiências dos estudantes nas escolas-campo durante a realização do

estágio.   

O  acompanhamento  e  registro   das  atividades  realizadas  em  espaço  escolar  foi

realizado a partir da análise de mapas elaborados pelos discentes das disciplinas. Mapas são

aqui compreendidos como formas de relatos (Machado, 2016), ou seja, uma possibilidade de

registrar narrativas e histórias advindas das experiências vivenciadas na docência. O mapa é

“um exercício de mapear a si mesmo. Imaginar, grafar, desenhar, garatujar [...] por meio das

imagens de cada um, o mapa dá a ver: quem é você, onde você está, para onde você vai [..]”

(Machado,  2016,  p.  17).  Deste  modo,  os  discentes,  em  um  primeiro  momento,   foram

convidados a grafar em folhas suas histórias de encontros com a Arte em diversos contextos,

como, a escola, a família e a comunidade, traçando, assim, um itinerário formativo de suas

experiências, em seguida, desvelam por meio do mapa de suas brincadeiras na infância, suas

relações e proximidades com o campo da primeira infância.

 Por fim, ao final do estágio traçam mapas a partir das brincadeiras observadas dentro

do espaço escolar no campo da Educação Infantil  e, juntamente,  registram suas práticas e

metodologias  desenvolvidas.  Os  mapas  sugeridos  colocam  em  evidência  a  espacialidade

captada pelas grafias, imagens, desenhos, colagens, palavras registradas em papel.  Por meio

de mapas é possível se ter um material para análise de como foram construídas as referenciais

culturais  dos  discentes  e  perceber  quais  caminhos  pedagógicos  foram traçados  durante  a

experiência  nas  escolas-campo.  Como  último  material  de  análise  da  pesquisa  estão  os

relatórios  entregues  pelos  discentes  contendo  suas  reflexões  sobre  as  experiências,



descrevendo  e  reflexionando  suas  propostas  artísticas  e  pedagógicas  realizadas  como

intervenções no espaço escolar. 

Na  somatória  desses  materiais  produzidos  foi  possível  observar  suas  sequencias

didáticas elaboradas nas propostas nas atividades de intervenção na Educação Infantil, bem

como, compreender a mobilização de suas escolhas e os modos como estão pensando sua

própria docência e seus papeis como educadores (as) antirracistas dentro das escolas. 

REFERENCIAL TEÓRICO

A pesquisa se inicia pela compreensão da necessidade de fomentar entre nós, eu e os

(a)  estudantes  de  Teatro,  o  pertencimento  e  reconhecimento  afrodescendente.   O  livro

“Tornar-se  negro:  as  vicissitudes  da  identidade  do  negro  brasileiro  em  ascensão  social

“(1983),  fala  dessa impossibilidade  de pessoas negras se reconhecerem como tal:  “sujeito

negro que navega em outros  espaços sociais  produz sofrimento  e  negação de si  mesmo”

(Sousa, 1983, p.77). Tornar-se negro (a), portanto, continua a autora, derivaria de um esforço

para não se sucumbir ao desejo do outro, de que você venha a ser branco (a). E muitas vezes o

processo de formação de um educador antirracista inicia-se no encontro consigo mesmo, com

suas histórias e memórias promovidas de modo poético e estético pelo Teatro: É, preciso,

pois“[..]  desvelar as proposições de ensino de arte que foram esquecidas, negligenciadas ou

rejeitadas  para  que  possam  ser  reconsideradas  e  avaliadas  em  seus  contextos  efetivos”

(Coutinho, 2003, p. 149). E com esse pensamento tocamos, dançamos e compartilhamos no

decorrer do componente curricular as memórias e histórias sobre arte.

Nas turmas de Estágio I (período 1.2024/2.2024), por mim acompanhadas, eu sentia

que às vezes tinha alguns desconfortos, talvez uma timidez ao falar de alguma história ou um

riso nervoso por abrir aquele baú de histórias e situações. As músicas e movimentações de

Cirandas passaram a compor as atividades propostas na sala de aula como uma forma de

partilha lúdica das vivências, histórias e memórias: Segundo a professora Luciana Ostetto, na

dança a comunidade se reúne e marca seu pertencimento,  vivendo e partilhando valores e

crenças. 

Dançar era celebração, participação,  encontro e reafirmação dos ciclos da vida, na

tensão  entre  os  mistérios  humano  e  divino.”  (Ostetto,  2010,  p.46).  E,  assim,  pelas

possibilidades de trocas foi possível, gradativamente, irmos contrapondo diferentes pontos de

vista de situações semelhantes sobre arte, educação e experiência estética. 

Os (as) discentes foram gradativamente sendo envoltos pela coletividade presente no

comunitarismo/cooperativismo,  marcadores  civilizatórios  afro-brasileiros  trazidos  pela



professora Aziolda Trindade (2010): “ Temos valores marcados por uma diversidade, somos

descendentes de organizações humanas em processo constante de civilização, […] em diálogo

com valores humanos de várias etnias e grupos sociais, imprimimos valores civilizatórios de

matriz africana à nossa brasilidade que é plural” (Trindade, 2010,p. 14).  A cooperatividade

está  vinculada  a  uma  ideia  plural  da  cultura  negra  e  afro-brasileira.  É  a  capacidade  de

cooperação, de escuta, de partilhar e de se ocupar com o outro. 

Desse  modo,  o  componente  curricular  de  Estágio  Supervisionado  I  do  Curso  de

Licenciatura  em  Teatro  da  Universidade  Federal  do  Amapá  tem  abordado  nos  últimos

semestres em que foi ministrado, o ensino de teatro na Educação Infantil em Afroperspectiva

(Noguera, 2019).  A Afroperspectiva é um modelo epistemológico que é fundamentado na

afrocentricidade e propõe pensar as questões dos brasileiros afrodiaspóricos a partir da nossa

construção de mundo. Logo, podemos considerar que a Arte e seus modos de inserção nas

escolas, as práticas metodológicas que construímos nessas disciplinas e que corroboram com a

formação de futuros professores e professoras de Teatro que irão atuar na Educação Básica,

precisa  e  pode  ser  vista  como  um  autorreconhecimento  do  seu  próprio  eixo  identitário,

histórico e cultural no mundo. 

RESULTADOS E DISCUSSÃO

Esta  seção  apresenta  os  principais  achados  da  pesquisa  realizada  sobre  as  práticas

afrorreferenciadas no componente curricular de Estágio Supervisionado I do curso de Teatro

da Universidade Federal do Amapá (UNIFAP). A pesquisa teve como objetivo mapear para

que seja possível sinalizar suas existências e torná-las possível referência para o surgimento

de outras práticas. Não se considera aqui a aplicabilidade e/ou a eficácia dessas práticas ao

serem ministradas  com  crianças  da  Educação  Infantil,  mas  como  foram desenvolvidas  e

percebidas pelas crianças. Compreendo que o intuito dessa pesquisa é construir um acervo de

práticas e metodologias criadas ou ressignificadas pelos estudantes de Teatro a partir um de

uma mobilização pedagógica ocorrida na preparação de suas inserções nas escolas-campo. 

 Os resultados apresentados a seguir são frutos da análise de dados coletados por meio

de observações das aulas prévias a ida às escolas,  dos mapas elaborados pelos estudantes de

Teatro e dos relatórios de estágio. A partir desses dados, buscaremos descrever brevemente as

práticas 

e evidenciar seus aspectos afrorreferenciados; as  implicações para a formação dos estudantes

e possíveis impactos nas crianças da Educação Infantil. 



Tabela 01: Mapeamento de práticas afrorreferenciadas em Estágio Supervisionado I

ESTUDANTE PRÁTICA/METODOLOGIA IMPLICAÇÕES NA

APREENDIZAGEM

Jéssica Thais Jogos recriados a partir  dos versos

(ladrões) do Marabaixo

-  Aproximação  com  a

cultura local;

-  Ampliação de repertório

de  movimentos  e

gestualidade. 

-  Estímulo a  valorização

dos  saberes  e  práticas

ancestrais

Raimundo Neto Narrativa  da  mitologia  africana:  O

pequeno guerreiro Kiriku

-  Promoção  e  valorização

da escuta;

-Desconstrução  de

estereótipos e construção de

outras  referências  de

personagens;

- Valorização do sonhar, do

imaginar,  do  criar  como

forma de resistência. 

Kazuo Yoshidome A  linguagem  da  palhaçaria

retratando  a  cultura  de  Benin,  na

África.

-  Ampliação  de  repertório

cultural;

-Aproximação  de

linguagens que compõem as

Artes Cênicas;

Breno Magno Vídeos  criados  a  partir  da

linguagem  do  teatro  de  animação,

apresentando  danças  vinculadas  às

manifestações da cultura popular 

-  Compreensão  da  música

como  fonte  de

conhecimento. 

-  Demonstração  de  outras

referências  de  danças  e

musicalidade; 

-  Aproximação  de

linguagens que compõem as



Artes Cênicas;

Fonte: Produzida pela própria autora. (2024) 

A discente Jéssica Thais criou o “Jogo Campos do Laguinho”, uma proposta de criação

a  partir  dos  versos-  conhecidos  como  ladrões-  do  Marabaixo,  uma  manifestação  afro-

brasileira 

cultural tipicamente amapaense. O jogo consistia em utilizar trechos da música do Marabaixo:

“aonde tu  vai  rapaz,  por  esse caminho sozinho (2x).  Eu vou fazer  minha morada  lá  nos

campos 

do laguinho”. “Quando eu cantar ‘campos do laguinho’ todas as crianças têm que se juntar

dentro de um espaço delimitado no chão da sala. (Trecho do relatório da estudante, 2024).

Antes do jogo, Jéssica explicou sobre a manifestação, contando sua origem; narrou como é

dançada explicitando que os pés são dançados juntos porque as pessoas escravizadas quando

dançavam 

estavam presas, em seguida apresentou adereços, como, a saia e por fim, fez a proposição do

jogo. 

Ao narra a experiência a discente comenta que as crianças se mostraram entusiasmadas

com a dança, que contrastava inclusive com a falta de movimentação nas atividades propostas

pela professora pedagoga em sala de aula.A corporeidade que também é um valor civilizatório

afro-brasileiro esteve presente em sua proposta (Trindade, 2010), mas a percepção de Jéssica

é que aquelas crianças estavam bem distantes desse tipo de vivência que trazia elementos da

cultura local e pressupunha colocar os corpos em movimento. Para muitas culturas africanas,

o corpo não é visto de maneira  fragmentada,  mas sim como uma unidade inseparável  do

espírito e da alma. 

Por isso,  a  relevância  da prática  está  tanto por  afrorreferenciar  os elementos,  mas

também  por  olhar  as  infâncias  em  Afroperspectiva.  Quando  falamos  do  corpo  em

Afroperspectiva,  estamos  considerando  não  só  o  corpo  como  uma  forma  de  expressão

individual, mas também como um  veículo de transmissão de saberes e afetos. O  corpo na

primeira  infância  é  lugar  de  construção  de  vínculos,  de  gestualidades,  de  interação  e

existência no e com o mundo. 

O discente Raimundo Neto desenvolveu a atividade de intervenção a partir do conto

kiriku  o  pequeno  guerreiro  da  mitologia  africana.  O  próprio  discente  conta  a  história,

construindo uma ambientação com colcha de retalhos, imagens dos quilombos e plantas como



a espada de são Jorge guerreiro. Raimundo diz que sentiu certo estranhamento das crianças ao

se aproximarem desse ambiente, mas que gradativamente o lúdico foi tomando conta da sala

de aula. 

Aqui temos a oralidade e a ludicidade como valores civilizatórios presentes. A oralidade

é um dos principais meios de transmissão de saberes nas culturas africanas, onde os griôs

(mestres da palavra, contadores de histórias, guardiões da memória) têm papel central.  No

Brasil, a oralidade foi e continua sendo instrumento de resistência e preservação da memória

negra. Cantos, provérbios, rezas, contos e mitos transmitidos oralmente guardam a história

dos povos escravizados e de seus descendentes. A ludicidade pressupõe a presença do brincar,

do imaginar. Em uma sociedade em que o corpo e mente estão desvinculados, a potência do

imaginar se manifesta como ato de liberdade, de inventividade e de ressignificação do mundo 

em que vivemos.  Histórias  são espaços para deslocarmos a mente  para mundos outros e,

assim, manter vivo a potência de ser quem quiser e onde quiser. 

Kazuo então surge com uma proposta de intervenção que se desenvolveu da seguinte

forma: uma breve conversa com as crianças sobre África, seguida para uma exibição de um

vídeo sobre tradição Vodun, terminando em uma apresentação de palhaçaria com perna de

pau - em associação com a tradição mencionada anteriormente- bambolê e flauta doce. Sua

percepção das crianças em relação a intervenção foi a de que as crianças superaram suas

expectativas, pois se mostraram muito interessadas e permaneceram atentas até o final. Em

sua  proposta  vemos  a  ludicidade  da  palhaçaria  associada  ao  territorialismo  trazido  por

Trindade (2010) na medida em que as crianças puderam entrar em contato com uma cultura

distante apresentada a partir  de uma relação profunda entre  identidade,  cultura e o espaço

vivido. O território de Benin não é apenas físico, mas também demarca a espiritualidade, a

resistência e afirmação cultural. 

Por fim, o discente Breno Magno criou e apresentou de um programa infantil gravado

chamado  “Dançando  Pelo  Mundo”  O  programa  foi  desenvolvido  com  foco  na

afrorreferenciação, destacando danças brasileiras que possuem influência africana,  como o

samba,  capoeira,  marabaixo  e  ciranda.  O  vídeo  foi  gravado  a  partir  da  manipulação  de

bonecos. Durante a exibição do vídeo, os bonecos foram levados para a sala de aula para

proporcionar interação direta com as crianças.

 O discente traz uma reflexão importante sobre sua motivação para essa intervenção:

“Quis trazer essa referência manifestações afro-brasileiras para aumentar os seus horizontes

de conhecimento da nossa cultura e origem, mostrando a elas que nossa ancestralidade está

presente em todos os lugares” (Trecho de relatório de estágio, 20204). Essa reflexão traz uma



intenção pedagógica muito potente, pois coloca no centro da prática educativa do discente a

sua  valorização  das  manifestações  afro-brasileiras  e  como  ainda  são  vistas  enquanto

possibilidade de ampliação de horizontes culturais e de fortalecimento da identidade.

Sobre a reação das crianças Breno pontua que as crianças gostaram muito e dançaram

bastante  na  medida  em  que  as  danças  eram  apresentadas.  Mais  uma  vez  a  questão  do

movimento, do corpo como forma da criança se colocar no mundo se faz presente. Elas não

querem apenas assistir passivamente a atividade, os estímulos são convites ao movimento, ao

brincar,  ao  lúdico,  ao  se  mover  e  se  conectar  corporalmente  com as  experiências.  Aqui

podemos  dar  ênfase  na  musicalidade  enquanto  valor  civilizatório  muito  presente  nas

manifestações  populares  e  que  não  é  apenas  entretenimento,  mas  parte  da  vida  social,

espiritual e educativa. A música que se realiza em roda, em coro, no canto-resposta, no toque

dos instrumentos foi trazida para a sala de aula e compartilhou com as crianças suas histórias. 

Quero  ressaltar  que  todas  as  práticas  aqui  apresentadas  estiveram  registradas  e

grafadas também nos mapas criados pelos discentes. Nos mapas as informações estão mais

lúdicas,  poéticas  e  com as  percepções  mais  simbólicas  da  experiência.  Suas  análises  não

foram consideradas aqui para respeitar as normas quanto a quantidade de páginas previstas

nessa  escrita.   Mas  trago  um exemplo  dessa  forma  metodológica  de  relato  proposto  aos

discentes de Estágio Supervisionado I e que também são levadas em consideração nesse relato

de pesquisa. 

Imagem 01: Mapas elaborados pelo discente Breno Magno



Fonte: Arquivo pessoal da autora (2024). 

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Ser  formada  em  Teatro  e  ter  atuado  na  Educação  Básica  ofereceu-me  recursos

específicos  na  busca  por  encontrar  formas  de  atuar  como  professora,  seja  pelo  uso  de

personagens, caracterização, figurinos, narração, ficcionalização, histórias, jogos dramáticos,

instalação e elementos performativos, que me permitem ressignificar minha própria presença

enquanto adulta, professora e artista na sala de aula. No entanto, não havia naquele momento

(2008 a  2018)  uma discussão  aprofundada  da  relação  do campo teatral  com as  questões

étnico-raciais.   Hoje,  percebo  que  para  se  construir  um olhar  para  a  relação  teatro  e  as

questões raciais 

é preciso pensar no que vem antes, ou seja, em como se forma aqueles (as) que estarão na

Educação Básica como professores (as) de crianças, adolescentes, jovens e adultos. 

A partir da pesquisa tem sido possível desenhar caminhos para estar em sala de aula

com  as  crianças  pequenas  de  modo  a  buscar  um  encontro  mais  sensível,  acolhedor,

antirracista,  afrorreferenciado e poético.  É necessário instalar nos (as) professores (as) em

formação um processo reflexivo de sua própria história com as artes, com as infâncias e com

as questões raciais. 

No  contexto  escolar,  o  modo  como  os  (as)  estudantes  de  Teatro  conduzem  suas

próprias  práticas  é  imprescindível  para  romper  com os  currículos  colonizadores,  atitudes

racistas  e  referências  eurocentradas  que  estão  entorno  dos  modos  de  apreender  o

conhecimento, bem como, nos modos de olhar para as crianças da Educação Infantil. Busco

ao apresentar essas práticas ampliar os olhares para o ensino de Artes na Educação Infantil,

demonstrando que os valores civilizatórios africanos e afro-brasileiros se constituem  também

como pressupostos no engajamento de práticas afrorreferenciadas. Não estão listadas como

receitas,  mas  como  ponto  de  partidas  para  aqueles  (as)  que  almejam  encontrar  outras

possibilidades para sua atuação como professor (a) de Teatro. 

Quero ainda registrar que apesar de experiências significativas noto um baixo número

de  propostas  afrorreferenciadas  no  decorrer  do  Estágio  Supervisionado  I.   A  pesquisa

considera  duas  turmas  com  uma  média  de  15  a  18  alunos  cada  uma.  Totalizando

aproximadamente 32 discentes envolvidos no componente nos semestres 1.2024 e 2.2024. No

entanto,  tivemos  apenas  as  4  propostas  com  os  traços  afrocentrados.  Isso  demonstra  a

necessidade  de  se  continuar  perpetuando  a  discussão,  afrorreferenciado  nossas  próprias



práticas dentro da universidade e apresentando possibilidades pedagógicas e artísticas para os

futuros professores (as) de Teatro. 

REFERÊNCIAS 

COUTINHO, Rejane.  Vivências  e  experiências  a  partir  do contato  com a arte.  Cultura  e

Currículo,  São  Paulo.  2003.Disponível  em:  http://culturaecurriculo.fde.sp.gov.br/Lugares

%20de%20Aprender/documentos.aspx?menu=2&projeto=2. Acesso em: 08.out.2023.

COUTINHO, Rejane. Construindo uma metodologia de formação para arte/educadores. In:

22º ENCONTRO ANPAP – Associação Nacional  de Pesquisadores em Srte,  2013.Anais.

Belém, 2013, p.2961-2974. Acesso em: 15.out.2023.

MACHADO, Marina Marcondes. MAPEIE-SE! E busque de modos criativos de ser e estar no

mundo para relacionar-se com a artisticidade das crianças. Teatro: criação e construção do

conhecimento,  v.04,  n.05,  Palmas,  2016.  Disponível  em:

https://sistemas.uft.edu.br/periodicos/index.php/teatro3c/issue/view/102.  Acesso  em:

02.fev.2023.

NOGUERA, Renato.  O poder da infância: espiritualidade e política em Afroperspectiva.
 Momento: diálogos em educação, v. 28, n. 1, p. 127-142, jan./abr., 2019. Disponível em: 
https://periodicos.furg.br/momento/article/view/8806. Acesso em: 24.jun.2025. 

OSTETTO, Luciana Esmeralda. Para encantar, é preciso encantar-se: Danças circulares na 
formação de professores. Cad. Cedes, Campinas, vol. 30, n. 80, p. 40-55, jan.-abr. 2010 41
Disponível em: http://www.cedes.unicamp.br.  Acesso em: 30.jun.2025. 

SOUSA, Neusa Santos.  Tornar-se negro:  as vicissitudes da identidade do negro brasileiro

em

ascensão social. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1983.

TRINDADE, Azoilda Loretto. Valores civilizatórios e a Educação Infantil: uma contribuição

afro-brasileira.  In:   BRANDÃO,  Ana  Paula,  TRINDADE,  Azoilda  Loretto.  Modos  de

brincar:  caderno  de  atividades,  saberes  e  fazeres.  Rio  de  Janeiro  :  Fundação  Roberto

Marinho, 2010.

https://periodicos.furg.br/momento/article/view/8806


Relatórios de Estágio Supervisionado I. Curso de Licenciatura em Teatro da  Universidade

Federal do Amapá, 2024. 


