
CULTURA AFRO-BRASILEIRA E PROTAGONISMO ESTUDANTIL:

CONTRIBUIÇÕES DO PIBID PARA O ENSINO DE HISTÓRIA

Camila Christiana de Aragão Tavares 1

Adonay da Costa Oliveira2

Ana Beatriz Souza Almeida 3

Gabriela Caldas Chaves 4

RESUMO

Este  relato  de  experiência  analisa  as  contribuições  de  duas  atividades  desenvolvidas  na
disciplina de História, no âmbito do PIBID, em uma escola pública de Brasília: a confecção
de bonecas Abayomi e a ilustração, com auxílio de estênceis, de mulheres negras. As ações
foram  fundamentadas  na  Base  Nacional  Comum  Curricular  (BNCC),  no  Currículo  em
Movimento do Distrito Federal e na efetivação da Lei 10.639/03, prevista na Lei de Diretrizes
e Bases da Educação Nacional. O referencial teórico baseia-se nos estudos de Jörn Rüsen,
acerca da formação da consciência histórica, e de Nilma Lino Gomes, no campo da educação
das relações étnico-raciais, articulando também a valorização das culturas africanas e afro-
brasileiras  como  parte  da  construção  identitária  e  democrática  no  espaço  escolar.  A
metodologia  adotada  foi  ancorada  na  observação  participante  e  na  aplicação  de  práticas
pedagógicas  ativas,  que  buscaram  promover  o  protagonismo  estudantil,  entendido  como
capacidade discente de se reconhecer como sujeito histórico. A experiência evidenciou que
práticas que incorporam elementos lúdicos e criativos favorecem aprendizagens significativas,
ao  mesmo tempo em que valorizam saberes,  influências  e  heranças  das  populações  afro-
brasileiras.  Essas  práticas  contribuíram para  o fortalecimento  da consciência  histórica,  do
pensamento crítico e do respeito à diversidade cultural.

Palavras-chave: Representatividade negra, Educação para a diversidade, Lei 10.639, História
da África, Cultura afro-brasileira. 

1 Mestre  em  História  da  Arte,  Centro  Universitário  UDF-DF,  Coordenadora  de  área  PIBID,
camila.tavares@udf.edu.br;
2 Graduando pelo Curso de História do Centro Universitário UDF- DF, 8xxadonayxx8@gmail.com;
3 Graduanda pelo Curso de História do Centro Universitário UDF- DF, anabia77406@gmail.com;
4 Graduanda pelo Curso de História do Centro Universitário UDF- DF, gabrielacaldasch@gmail.



INTRODUÇÃO

A implementação da Lei nº 10.639/2003, que tornou obrigatório o ensino da História e

Cultura Afro-Brasileira e Africana na Educação Básica, representa um marco fundamental na

consolidação  de  uma  educação  comprometida  com  a  diversidade,  a  justiça  social  e  a

valorização  das  identidades  negras  no  Brasil.  Ao  inserir  no  currículo  escolar  novos

referenciais  históricos  e  culturais,  a  referida  lei  desafia  professores  e  futuros  docentes  a

repensarem as práticas pedagógicas e as formas de abordagem do passado, estimulando a

construção de uma consciência crítica e plural sobre a formação da sociedade brasileira.

 Nesse  sentido,  o  ensino  de  História  assume  papel  estratégico  ao  possibilitar  a

ampliação dos horizontes de compreensão temporal e identitária, articulando memória, cultura

e cidadania.

Sob essa perspectiva, o presente relato de experiência resulta das atividades desenvolvidas no

âmbito do subprojeto de História do Programa Institucional de Bolsa de Iniciação à Docência

(PIBID), vinculado ao Centro Universitário do Distrito Federal (UDF), em parceria com a

escola pública do DF, vinculada ao PIBID. O trabalho teve como eixo a promoção de práticas

educativas voltadas à efetivação da Lei 10.639/03, por meio de ações que integraram o fazer

docente à  formação inicial  dos licenciandos,  reforçando o compromisso do PIBID com a

inserção crítica  dos  futuros  professores  no espaço escolar.  Entre  as  atividades  realizadas,

destacam-se a confecção das bonecas Abayomi e a ilustração de mulheres negras com uso de

estênceis,  propostas  que articularam ensino de História,  cultura  afro-brasileira  e mediação

estética como instrumentos de formação da consciência histórica.

O  referencial  teórico  que  sustenta  o  trabalho  apoia-se,  sobretudo,  em  Jörn  Rüsen

(2012),  cujas  reflexões  sobre  a  consciência  histórica  orientam  a  compreensão  da

aprendizagem histórica como processo de atribuição de sentido à experiência temporal; e em

Nilma Lino Gomes  (2012),  que  fundamenta  a  educação das  relações  étnico-raciais  como

prática emancipatória e política de reconhecimento. Dialogam ainda com essas perspectivas

os aportes da Base Nacional Comum Curricular (BNCC) e do Currículo em Movimento do

Distrito Federal,  que enfatizam a importância da diversidade cultural  e da valorização dos

saberes afro-brasileiros como dimensões estruturantes do ensino de História.



Na prática metodológica, a pesquisa baseou-se no relato de experiência, fundamentado

na observação participante e na implementação de práticas pedagógicas ativas, nas quais os

licenciandos  assumiram  papel  protagonista  no  planejamento  e  na  execução  das  ações

didáticas. As atividades envolveram etapas de pesquisa histórica, reflexão crítica e produção

criativa,  favorecendo  aprendizagens  significativas  e  o  desenvolvimento  da  autonomia

discente. O processo foi acompanhado por registros reflexivos e por discussões coletivas que

permitiram avaliar os impactos das atividades  na formação dos estudantes e na percepção

sobre a presença africana na história e cultura brasileiras.

Os resultados observados indicaram que práticas que incorporam elementos lúdicos,

simbólicos e criativos — como o uso das bonecas Abayomi e das representações visuais de

mulheres negras — potencializam o engajamento dos alunos e fortalecem o reconhecimento

de  pertencimento  cultural.  Essas  experiências  contribuíram  para  o  desenvolvimento  da

consciência  histórica,  do  pensamento  crítico  e  da  valorização  da  diversidade,  além  de

favorecerem o diálogo entre passado e presente na construção das identidades estudantis. De

modo mais amplo, evidenciou-se que o PIBID constitui um campo fecundo para a formação

docente comprometida com a transformação social  e com a efetiva implementação da Lei

10.639/03 nas escolas públicas.

Em  síntese,  o  trabalho  reafirma  a  relevância  das  práticas  pedagógicas  voltadas  à

educação das relações étnico-raciais como parte essencial da formação docente em História.

Ao articular teoria, prática e compromisso social, as experiências aqui relatadas demonstram

que a aplicabilidade da Lei 10.639/03 transcende a mera inclusão de conteúdos no currículo:

trata-se  de  um processo  de  reeducação  das  sensibilidades  históricas,  de  reconstrução  das

narrativas e de fortalecimento do papel da escola como espaço de reconhecimento, pluralidade

e cidadania.

METODOLOGIA 

A  pesquisa  adotou  uma  abordagem  qualitativa,  fundamentada  na  perspectiva  da

pesquisa-ação, por compreender  que o campo educacional  exige práticas investigativas.  A

proposta foi desenvolvida no contexto do subprojeto de História do PIBID/UDF, tendo como



espaço  de  aplicação  escola  campo,  onde  se  buscou  compreender  as  possibilidades  de

implementação  da  Lei  nº  10.639/2003  por  meio  de  práticas  pedagógicas  voltadas  à

valorização 

das  culturas  africanas  e  afro-brasileiras.  A  pesquisa-ação,  conforme  Tavares  (2023),

caracteriza-se  pela  intencionalidade  de  provocar  mudanças  necessárias  nas  práticas

educativas, a partir da observação, do registro e da reflexão coletiva. Nesse sentido, a atuação

dos licenciandos e do professor supervisor constituiu-se simultaneamente  como campo de

ensino e de investigação, permitindo que a vivência formativa fosse analisada sob ás práticas

teoricas do  da História e da BNCC. 

Tal  abordagem proporcionou um duplo  movimento:  compreender  as  dinâmicas  do

ensino de História e,  ao mesmo tempo, propor intervenções pedagógicas que tornassem o

currículo  mais  inclusivo  e  representativo.Os  procedimentos  metodológicos  envolveram

observação participante, entrevistas semiestruturadas com docentes e licenciandos, e análise

documental  do  Projeto  Político-Pedagógico  (PPP)  da  escola  campo,  buscando  identificar

diretrizes  e  práticas  relacionadas  à  temática  étnico-racial.  Durante  o desenvolvimento  das

atividades — confecção das bonecas Abayomi e ilustração de mulheres negras com estênceis

—  foram  realizados  registros  reflexivos,  relatos  de  campo  e  discussões  coletivas,  que

serviram de base para a análise das experiências vivenciadas.

REFERENCIAL TEÓRICO

O ensino de História nas escolas públicas brasileiras constitui um campo fértil de

investigação, que envolve dimensões sociais, culturais e políticas da educação. Sua relevância

ultrapassa  a  simples  transmissão  de  conteúdos  e  se  inscreve  na  formação  da  consciência

cidadãe  na  construção  de  identidades  coletivas  e  individuais.  No  contexto  das  escolas

públicas,  entretanto,  o ensino de História enfrenta múltiplos desafios: desde a escassez de

recursos  didáticos  até  a  necessidade  de  formação  continuada  dos  docentes,  aspectos

diretamente  relacionados  às  desigualdades  sociais  que  marcam  a  realidade  educacional

brasileira. Ainda assim, esse espaço também se revela como território de potencialidades, em

que é  possível  desenvolver  práticas  pedagógicas  críticas  e  criativas  que  ampliem o olhar

histórico dos estudantes e favoreçam a reflexão sobre o presente.



De acordo com a Base Nacional  Comum Curricular  (BNCC, 2018),  o ensino de

História  deve  estar  orientado  por  princípios  que  articulam  cidadania,  identidade  e

temporalidade, compreendendo que todo olhar sobre o passado é, também, uma interpretação 

sobre o presente. A BNCC define que o aprendizado histórico deve desenvolver a capacidade

de analisar, interpretar e atribuir significados aos acontecimentos e às diferentes experiências

humanas,  estimulando  a  leitura  crítica  das  múltiplas  narrativas  e  temporalidades  que

compõem 

o tecido social brasileiro (BNCC, 2018, p. 397). Nesse sentido, o conhecimento histórico na

escola assume um papel essencial na formação de sujeitos críticos e reflexivos.

A experiência  desenvolvida  no  subprojeto  de  História  do  PIBID,  inserida  nesse

contexto, reafirma a importância da articulação entre universidade e escola como caminho

para  o  fortalecimento  da  formação  inicial  docente  e  para  a  consolidação  de  práticas

pedagógicas coerentes com os princípios da Lei nº 10.639/2003. Essa legislação, ao instituir a

obrigatoriedade do ensino da História e Cultura Afro-Brasileira e Africana, redefine o papel

do  professor  de  História,  exigindo  uma  prática  comprometida  com  a  valorização  da

diversidade  e  com  a  educação  das  relações  étnico-raciais.  Segundo  Nilma  Lino  Gomes

(2012),  a  educação  das  relações  étnico-raciais  deve  ser  compreendida  como um  projeto

político-pedagógico que propõe novas formas de pensar o currículo, as práticas e os valores

escolares, promovendo o reconhecimento das heranças africanas como parte constitutiva da

cultura e da identidade nacional. Assim, o ensino de História assume um papel de reparação e

reconstrução  de  narrativas,  permitindo  que  os  estudantes  se  reconheçam  como  sujeitos

históricos inseridos em uma sociedade plural.

Nessa  perspectiva,  o  PIBID contribui  de  forma decisiva  para  a  formação  de

professores comprometidos com uma prática crítica e transformadora. Como observa Tavares

(2023), a docência se fortalece quando vinculada à pesquisa, à reflexão e à ação colaborativa,

permitindo  que  a  experiência  no  campo  escolar  se  torne  espaço  de  aprendizagem

compartilhada.  A inserção dos  licenciandos nas escolas  públicas  favorece  o diálogo entre

teoria e prática, estimulando o desenvolvimento da autonomia docente e o entendimento de

que o ensino de História é um processo em constante construção, sensível às transformações

sociais e às necessidades das comunidades escolares.



No campo teórico,  autores  como Circe  Bittencourt  (2018) e  Silva  Júnior  (2017)

oferecem  importantes  contribuições  ao  compreenderem  o  ensino  de  História  como  uma

prática de interpretação e de atribuição de sentido aos fatos históricos. Para Bittencourt,  o

professor deve selecionar conceitos-chave que dialoguem com os conteúdos programáticos e

com as experiências dos alunos, de modo a conectar a historiografia acadêmica ao cotidiano

escolar. 

A autora defende o uso de  fontes históricas variadas— imagens, mapas, jornais, documentos

e mídias digitais — como meio de aproximar os alunos da prática investigativa do historiador,

tornando o processo de aprendizagem mais dinâmico e significativo (BITTENCOURT, 2018,

p. 195). Já Silva Júnior (2017) destaca que a aprendizagem histórica é um processo dialógico,

no qual professor e aluno constroem conjuntamente o sentido do conhecimento, com base na

interdisciplinaridade,  contextualização e problematização dos conteúdos (SILVA JÚNIOR,

2017, p. 326).

A essas  perspectivas  soma-se a  reflexão do historiador  Jörn  Rüsen (2012) que

compreende o ensino de História como um processo de formação da  consciência histórica —

entendida como a capacidade do sujeito de relacionar passado, presente e futuro para orientar

sua  experiência  no  tempo.  Rüsen  argumenta  que  a  educação  histórica  deve  promover  a

compreensão  de  que  o  conhecimento  do  passado  serve  como referência  para  a  ação  e  a

decisão no presente, configurando-se como base da cidadania democrática. Nesse sentido, o

ensino de História deve articular dimensão cognitiva e dimensão ética, possibilitando que o

estudante  compreenda  o  tempo  histórico  como  espaço  de  experiência  e  horizonte  de

expectativa, e não apenas como sequência de eventos. A integração entre as perspectivas de

Rüsen e Nilma Lino Gomes reforça a ideia de que o ensino de História, quando orientado pela

pedagogia  das  relações  étnico-raciais,  cumpre  papel  social  essencial  ao  formar  sujeitos

críticos, conscientes e abertos à diversidade. A consciência histórica e a educação antirracista

convergem, assim, como fundamentos teóricos complementares: ambas propõem um ensino

que estimula a reflexão, a empatia e o reconhecimento do outro como parte da construção da

história coletiva.

Dessa forma, o referencial teórico que sustenta esta pesquisa compreende o ensino de

História  como  campo  de  formação  ética,  cognitiva  e  política,  no  qual  o  conhecimento

histórico assume função social de combate às desigualdades e de valorização das múltiplas



identidades.  Ao promover a articulação entre  BNCC, PIBID e Lei  10.639/2003, a prática

docente torna-se um exercício  de mediação cultural  e  de transformação social,  em que o

professor  atua  como  agente  de  memória  e  de  diálogo,  possibilitando  ao  estudante  a

experiência concreta de se reconhecer como  sujeito histórico e cidadão.

RESULTADOS E DISCUSSÃO

As  atividades  desenvolvidas  na  escola  revelaram  a  potência  formativa  do  PIBID

História/UDF como espaço de integração entre teoria e prática docente. Antes da atuação da

professora  supervisora  e  do grupo de bolsistas,  a  escola  não apresentava  em seu Projeto

Político-Pedagógico  (PPP)  qualquer  proposta  voltada  às  relações  étnico-raciais,  tampouco

ações voltadas  à valorização das culturas africanas e afro-brasileiras.  O corpo discente da

escola é composto majoritariamente por estudantes autodeclarados negros e pardos, refletindo

a  diversidade  étnico-racial  característica  da  região.  A  partir  da  inserção  do  subprojeto,

inaugurou-se um movimento de ressignificação curricular, em que novas práticas pedagógicas

passaram a ocupar  o cotidiano escolar.  A receptividade da equipe gestora e dos docentes

demonstrou abertura para o diálogo e para a incorporação dessas temáticas, o que resultou na

inclusão permanente de projetos voltados à Semana da Consciência Negra e à promoção da

diversidade cultural no PPP da escola.

Nesse contexto, as oficinas “Desenhos das Mulheres Negras” e “Bonecas Abayomi”,

propostas pela professora supervisora em parceria com os bolsistas do PIBID, representaram

experiências  significativas  de ensino e aprendizagem.  Ambas as  atividades  buscaram,  por

meio  de  metodologias  ativas  e  práticas  lúdicas,  promover  o  protagonismo  estudantil  e

fortalecer o sentimento de representatividade entre os alunos dos oitavos e nonos anos. As

propostas foram planejadas com base na Lei nº 10.639/2003, na BNCC (2018) e no Currículo

em Movimento do Distrito Federal, com o propósito de desenvolver habilidades cognitivas e

socioemocionais, além de valorizar o corpo, a cor e as expressões culturais negras.

A utilização de técnicas artísticas, como o estêncil e a confecção manual das bonecas

Abayomi,  favoreceu a aprendizagem interdisciplinar e estética,  integrando História, Arte e



Cultura Afro-Brasileira. Conforme aponta Circe Bittencourt (2018), o uso de fontes visuais e

materiais diversificados amplia o campo interpretativo do aluno e aproxima-o da prática do

historiador,  transformando  o  ensino  de  História  em um processo  ativo  de  construção  do

conhecimento. 

Na atividade dos “Desenhos das Mulheres Negras”, os estudantes puderam expressar,

por meio da arte, suas percepções sobre a representatividade e o empoderamento feminino

negro, explorando cores, texturas e formas simbólicas. O processo evidenciou momentos de

dispersão e de desafio com a autonomia, mas também revelou crescimento na capacidade de

expressão,  cooperação  e  valorização  identitária.  Já  a  confecção  das  bonecas  Abayomi

destacou-se pela dimensão simbólica e afetiva. A partir da história de origem dessas bonecas,

as turmas refletiram sobre a memória histórica da diáspora africana, o valor do afeto e da

solidariedade como práticas de resistência, e o papel das mulheres negras na preservação da

cultura.  O  ato  de  criar  manualmente  as  bonecas,  com  tecidos  coloridos  e  sem  costura,

constituiu-se como exercício de consciência  histórica no sentido proposto por Jörn Rüsen

(2012), ao conectar passado e presente em uma narrativa de reconhecimento e pertencimento.

Ao compreenderem o significado cultural  da Abayomi,  os estudantes passaram a situar-se

como sujeitos históricos, capazes de reinterpretar o legado africano e afro-brasileiro em suas

próprias experiências cotidianas.

Apesar de alguns episódios de resistência por parte de alunos e familiares — inclusive

com tentativas de denúncia às instâncias administrativas —, a escola manteve-se firme no

compromisso com a lei e com o projeto pedagógico. Essa postura evidencia, na prática, o que

Nilma Lino Gomes (2012) denomina educação das relações étnico-raciais: um processo de

enfrentamento  ao  racismo institucional  e  de  afirmação  do direito  à  diferença  como valor

educativo.  As atividades possibilitaram debates sobre estética,  identidade e valorização do

“Black is beautiful”, rompendo com padrões eurocêntricos e estereótipos sobre o corpo negro.

Os  resultados  observados  indicam  que  as  ações  do  PIBID  favoreceram  o

desenvolvimento da consciência histórica e da empatia cultural,  ampliando as perspectivas

dos  estudantes  e  estimulando  o  respeito  à  diversidade.  Para  os  bolsistas  e  professores



envolvidos, as experiências representaram oportunidades de reflexão sobre a prática docente,

fortalecendo  a  autonomia  profissional  e  o  compromisso  com  uma  educação  antirracista.

Assim, as atividades artísticas e simbólicas, ancoradas em uma abordagem interdisciplinar,

revelaram-se ferramentas eficazes para promover aprendizagens significativas e fomentar a

transformação do espaço escolar em território de memória, diálogo e pertencimento.

Em síntese, as experiências pedagógicas analisadas confirmam que a aplicabilidade da

Lei  10.639/2003 não se  limita  à  inclusão  de  novos  conteúdos,  mas  requer  a  revisão  das

práticas  pedagógicas,  dos  currículos  e  das  relações  estabelecidas  na  escola.  As  ações

desenvolvidas na escola campo evidenciam que o ensino de História, quando articulado às

perspectivas  de   Rüsen  e  Nilma  Lino  Gomes,   pode  transformar  o  aprendizado  em  um

processo emancipador,  no qual  os estudantes  não apenas aprendem sobre o passado, mas

reconhecem-se  como agentes  históricos  e  culturais,  capazes  de  construir  novas  narrativas

sobre si e sobre o mundo.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A vivência  nas  escolas  proporcionada pelo  PIBID demonstra-se fundamental  tanto

para  a  formação  dos  bolsistas  quanto  para  o  fortalecimento  das  práticas  pedagógicas

desenvolvidas pelos professores supervisores. Trata-se de um espaço privilegiado de diálogo,

construção  conjunta  e  reflexão  sobre  os  desafios  do  cotidiano  escolar.  É  imprescindível

reconhecer,  nesse  processo,  o  papel  central  dos  professores  supervisores,  cuja  mediação

orienta, sustenta e qualifica as experiências formativas.

           Durante a imersão da pesquisa, foi possível identificar resistências por parte de alguns

docentes,  membros  da  equipe  escolar  e  segmentos  da  comunidade  em  relação  à

implementação da Lei 10.639/2003. Mesmo após mais de vinte anos de sua promulgação,

ainda se observa a permanência de conteúdos programáticos que marginalizam ou silenciam a

história  e  a  cultura  africana  e  afro-brasileira.  Esse  apagamento  gera  impactos  diretos  na

reprodução  de  práticas  de  racismo  no  ambiente  escolar,  uma  vez  que  a  ausência  de



conhecimento  e  de  referências  positivas  contribui  para  a  manutenção  de  estigmas,

preconceitos e desigualdades.

            Considerando que o Brasil constitui uma diáspora africana, torna-se urgente que as

escolas  assumam  o  compromisso  ético  e  pedagógico  de  trabalhar  a  temática  de  forma

contínua,  crítica e contextualizada.  A negação das raízes africanas do país — associada à

predominância  de  narrativas  eurocêntricas  nos  conteúdos  de  História  —  dificulta  o

reconhecimento das múltiplas identidades que compõem a sociedade brasileira. Incorporar a

história  da  África  e  das  populações  afro-brasileiras  ao  currículo  não  é  apenas  cumprir  a

legislação:  é  promover  justiça  cognitiva,  reconhecer  trajetórias  silenciadas  e  reafirmar  a

escola como espaço de formação cidadã. 

REFERÊNCIAS 

BRASIL. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei nº 9.394/1996, para incluir no
currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-
Brasileira”. Diário Oficial da União: Brasília, DF, 10 jan. 2003.

BITTENCOURT, Circe Maria  Fernandes.  Ensino de História:  fundamentos e  métodos.
5ed. São Paulo: Cortez, 2018.

GOMES, Nilma Lino. Educação, identidade negra e formação de professores. 4. ed. Belo
Horizonte: Autêntica, 2017.

GOMES, Nilma Lino.  O movimento negro educador: saberes construídos nas lutas por
emancipação. Petrópolis: Vozes, 2019.

RÜSEN, Jörn. Razão histórica: teoria da história – os fundamentos da ciência histórica.
Tradução de Estevão de Rezende Martins. Brasília: Editora da UnB, 2001.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER,
Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Buenos Aires:
CLACSO, 2005. p. 107-130.

FREIRE, Paulo.  Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São
Paulo: Paz e Terra, 1996.

TAVARES,  C.  C.  A.  O desafio  de  ensinar  história:  um relato  de  experiência  sob  a
perspectiva da prática docente in: IX Encontro Nacional das Licenciaturas e VIII Seminário
Nacional  do  PIBID  e  III  Seminário  Nacional  do  Programa  Residência  pedagógica,
UNIVATES - Lajaedo/RS 2023.



TROUILLOT,  Michel-Rolph.  Silenciando  o  passado:  poder  e  a  produção  da  história.
Tradução de André Villalobos. Curitiba: Huya, 2020.

MUNANGA, Kabengele. Superando o racismo na escola. Brasília: MEC/SECAD, 2005.

ALBUQUERQUE, Wlamyra R.; FRAGA FILHO, Walter. Uma história do negro no Brasil.
Salvador: Centro de Estudos Afro-Orientais, 2006.

BRASIL. Ministério da Educação. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das
Relações  Étnico-Raciais  e  para  o  Ensino  de  História  e  Cultura  Afro-Brasileira  e
Africana. Brasília: MEC/SECAD, 2004.


