
ENSINO DE FILOSOFIA E O PIBID COMO ESPAÇO CRIATIVO E

FORMATIVO 

Renis Ramos Silva 1

Manoel Coracy Saboia Dias 2

RESUMO

O presente trabalho relata uma experiência pedagógica no ensino de Filosofia desenvolvida no âmbito
do Programa Institucional de Bolsas de Iniciação à Docência (PIBID), tendo como objetivo central
estimular a reflexão crítica e o protagonismo estudantil. A proposta consistiu na elaboração, pelos
próprios  alunos,  de  perguntas  direcionadas  a  outras  turmas,  seguidas  da  construção  de  respostas
fundamentadas filosoficamente, abordando temas centrais como Ética, Política, Linguagens e Filosofia
da Ciência. Essa dinâmica promoveu uma competição intelectual saudável de perguntas e respostas, na
qual  problemas  da  realidade  juvenil  eram  tratados  sob  uma  rigorosa  perspectiva  de  resolução
filosófica.  O  referencial  teórico-metodológico  pautou-se  na  defesa  da  Filosofia  como  um  espaço
essencial de problematização e no desenvolvimento do pensamento crítico por meio da constituição de
comunidades  de  investigação  e  de  uma  educação  problematizadora  e  participativa.
Metodologicamente, a experiência adotou práticas dialógicas e colaborativas, alinhadas aos conceitos
de aprendizagem ativa e ao potencial criativo proporcionado pela inserção da iniciação à docência no
cotidiano escolar. Como principais resultados, observou-se um engajamento significativamente maior
dos  estudantes  nas  aulas,  a  ampliação  da  capacidade  argumentativa  e  o  domínio  de  conceitos
fundamentais, além de uma compreensão mais profunda sobre a aplicabilidade da Filosofia na vida
cotidiana.  A  prática  também  contribuiu  para  a  formação  dos  bolsistas,  ao  incentivar  o  uso  de
metodologias  inovadoras  e  estabelecer  uma  ponte  sólida  entre  a  universidade  e  a  escola  básica.
Conclui-se que a integração entre o ensino de Filosofia e o programa de iniciação à docência cria
condições favoráveis para práticas pedagógicas que unem rigor conceitual, criatividade e relevância
social,  contribuindo para  a  formação integral  do estudante  e  para  a  consolidação de uma prática
docente reflexiva e crítica frente aos desafios contemporâneos.

Palavras-chave: Filosofia, Ensino de Filosofia, PIBID, Educação, Pensamento Crítico.

INTRODUÇÃO

O ensino de Filosofia no contexto escolar, conforme destaca Gallo (2010), não deve

ser reduzido à transmissão de conteúdos históricos ou conceituais, mas constituir-se como um

espaço privilegiado para a problematização da realidade e o exercício do pensamento crítico.
1 Mestre em Filosofia pelo Programa em Mestrado Profissional em Filosofia – PROF-FILO, da Universidade
Federal  do  Acre  -  UFAC,  Mestre  em  Educação  pela  Universidade  Federal  do  Acre.  E-mail:
renis.silva@sou.ufac.br 
2 Professor Associado II da Universidade Federal do Acre. Doutor da Filosofia (USP). Pós-Doc em Teologia 
(FIURJ). Pós-Doc em Educação (Enber University). Docente Permanente do Mestrado Profissional em Filosofia 
- PROF-FILO, Núcleo: Ufac. E-mail: manoel.coracy.saboia.dias@gmail.com 

mailto:manoel.coracy.saboia.dias@gmail.com
mailto:renis.silva@sou.ufac.br


Nessa perspectiva, a experiência vivenciada na prática docente relatada neste trabalho alinha-

se à concepção de que a Filosofia na educação básica é um campo de formação intelectual e

cidadã, conforme também defendem Aspis (2014) e Cerletti (2009).

Durante a atividade que será abordada, os estudantes foram desafiados pelo professor

de filosofia e pelos bolsistas do PIBID a elaborar perguntas direcionadas a outras turmas e, a

partir  delas,  propor  respostas  fundamentadas  filosoficamente,  gerando  uma  dinâmica  de

interação dialógica entre os grupos. Um exercício que, também, possibilitasse futuramente

colocar os estudantes prontos para participarem, por exemplo, de uma Olimpíada de Filosofia.

As  questões  formuladas  emergiram de  problemas  concretos  e  próximos  da  realidade  dos

estudantes — envolvendo temas como Ética, Política, Linguagens e Filosofia da Ciência — e

demandavam do participante não apenas um conhecimento conceitual, mas a capacidade de

interpretar, argumentar e justificar as soluções propostas.

Essa  metodologia  reforça  a  noção de  que  a  Filosofia,  enquanto  disciplina  escolar,

cumpre uma função formativa essencial: ensinar a pensar. Como defende Lipman (2008), é

preciso  criar  comunidades  de  investigação  que  incentivem  a  reflexão  compartilhada  e  o

questionamento crítico, transformando a sala de aula em um ambiente de diálogo e construção

coletiva  do  saber.  Nesse  sentido,  o  exercício  relacionado  a  perguntas  e  respostas  não  se

limitou  a  um exercício  lúdico,  mas  configurou-se  como  uma  estratégia  pedagógica  para

desenvolver competências argumentativas e estimular a autonomia intelectual dos estudantes.

Além  disso,  essa  experiência  dialoga  com  a  concepção  freiriana  de  educação

problematizadora  (Freire,  1996),  na  qual  o  estudante  deixa  de  ser  um mero  receptor  de

informações para tornar-se sujeito ativo do processo de aprendizagem, intervindo criticamente

na realidade. Ao formular e responder questões, os alunos assumiram papel protagonista na

produção de sentido, ampliando a compreensão de que a Filosofia não se limita a um corpo

teórico, mas é uma prática viva de reflexão sobre o mundo.

O PIBID como Espaço Criativo e Formativo

O  Programa  Institucional  de  Bolsas  de  Iniciação  à  Docência  (PIBID)  tem  se

configurado  como  um  ambiente  de  formação  docente  que  articula  teoria  e  prática,

promovendo a inserção dos licenciandos no cotidiano escolar desde o início da graduação.

Segundo  Freitas  (2014),  o  PIBID  possibilita  que  os  futuros  professores  experimentem



metodologias  inovadoras,  refletindo sobre os desafios reais  do ensino e,  simultaneamente,

construindo repertório pedagógico.

No caso desta experiência  no ensino de filosofia  junto com professor de filosofia,

alunos e bolsistas, o PIBID/Filosofia ofereceu as condições para que a proposta pedagógica

fosse desenvolvida de forma planejada e colaborativa entre bolsistas e supervisores. O espaço

adequado para o ensino-aprendizagem proporcionado pelo programa estimulou a criação de

atividades  que  iam  além  da  aula  expositiva  tradicional,  incorporando  elementos  de

gamificação (metodologia ativa) para o ensino de filosofia e, de elementos da aprendizagem

colaborativa, valorizando a criatividade e a capacidade crítica dos estudantes.

Como ressaltam Gallo e Kohan (2004), a Filosofia na escola se fortalece quando os

educadores  conseguem  criar  situações  de  pensamento  que  sejam,  ao  mesmo  tempo,

instigantes e significativas.  Para a realização dessa atividade e experiência  o PIBID foi o

catalisador dessa possibilidade, permitindo que a relação entre universidade e escola básica se

tornasse  um  terreno  fértil  para  experimentações  pedagógicas,  aproximando  a  realidade

acadêmica (com a linguagem científica e metodologias) com a realidade escolar do professor

e dos estudantes, com suas devidas dificuldades e limitações.

A  proposta  de  uma  competição  de  perguntas  e  respostas  filosóficas  mostrou-se

eficiente não apenas para mobilizar o interesse dos estudantes, mas também para aproximar a

Filosofia de questões concretas vividas no contexto escolar e social. Ao trabalhar com temas

como  ética  e  política  sob  uma  abordagem  reflexiva,  os  estudantes  puderam  perceber  a

aplicabilidade do pensamento filosófico no cotidiano, reforçando o papel transformador da

educação.

A  oficina  DE.SA.FILO  –  Debate  de  Saberes  Filosóficos surgiu,  inicialmente,  na

participação do professor de filosofia no contexto do PIBID/Filosofia, quando bolsista em sua

graduação, como uma proposta de metodologia ativa para estimular o pensamento crítico e a

capacidade  argumentativa  dos  estudantes.  Posta  em  prática  como  oficina  na  escola  que

atuava,  agora  formado,  como professor  de filosofia  e  ministrando a  disciplina  de eletiva.

Sachinski, Kawolski e Torres (2023) explicam sobre a disciplina que

Quanto  às  disciplinas  eletivas,  quando  ofertadas  pelas  redes  de  ensino,
entende-se que essas,  como o próprio nome já explicita,  serão escolhidas
pelos  próprios  estudantes.  Para  que  isso  seja  possível,  as  escolas  devem
ofertar,  no  mínimo,  duas  disciplinas  para  que  os  alunos  possam fazer  a
escolha de uma delas. Com isso, espera-se desenvolver o protagonismo, a
autonomia  e  a  responsabilidade  dos  jovens,  uma  vez  que  eles  mesmo
poderão escolher parte de seu currículo.



As eletivas podem ter como objetivo o aprofundamento das habilidades e
competências propostas pela BNCC, o estímulo à construção de um projeto
de vida por parte do estudante ou a ampliação do conhecimento dos jovens
acerca  de  uma  temática  específica  (PARANÁ,  2021).  Outra  questão
importante  a  ser  ressaltada  é  que  as  eletivas  devem  ser  trabalhadas  de
maneira interdisciplinar e com o apoio de novas metodologias de ensino, não
precisando  estar,  obrigatoriamente,  atreladas  às  áreas  de  aprofundamento
escolhidas pelos estudantes.
Ademais, as disciplinas eletivas devem considerar quatro eixos estruturantes
dos  itinerários  formativos:  Investigação  Científica,  Processo  Criativo,
Mediação  e  Intervenção  Sociocultural  e  Empreendedorismo  (PARANÁ,
2021). (Revista Dialogo Educacional, 2023, p.734)

O formato de oficina atendeu o requisito para a eletiva,  assim como, correspondeu

como uma proposta  de  interesse  pleno  dos  estudantes.  A oficina  consistiu  em promover

debates  a  partir  de  questões  e  temas  socialmente  relevantes  levantado  pelos  estudantes  e

frequentemente discutidas no espaço público. Após compartilhado os temas para a exposição

dos problemas, os estudantes eram provocados a relacioná-los com as teorias de filósofos e

filósofas  estudados  em sala.  Os  bolsistas  tinham a  participação  de  comunicação,  ajuda  e

orientação com os grupos de estudantes criados dentro de sala de aula. Realçando a vivência e

experiência da realidade escolar para o ensino de filosofia pós-pandemia, da relação com os

estudantes, com os conteúdos ministrados e, claro, onde os bolsistas do PIBID tomassem para

si uma postura cada vez mais segura de docente, já que eram acionados ou interrogados como

professores.

O cenário  pós-pandemia  para  o  ensino  de  Filosofia  na  educação  básica  exige  um

constante esforço de ressignificação devido a área de ensino de filosofia ter sido abertamente

atacada por ideologias políticas, além disso, precisa do constante esforço para buscar superar

a  mera  transmissão  enciclopédica  de  dados  em  favor  de  uma  vivência  reflexiva.  Nesse

contexto, programas como o PIBID consolidam-se como elos fundamentais entre a academia

e o espaço escolar,  permitindo que a universidade saia de sua redoma teórica para apoiar

diretamente o trabalho docente no chão da escola. Essa simbiose não apenas oxigena a prática

pedagógica do professor regente, mas oferece ao futuro docente – os bolsistas do programa –

a  oportunidade  de  testar  metodologias  que  priorizem  o  protagonismo  estudantil,

transformando o aluno de espectador passivo em sujeito ativo na construção do problema

filosófico.

A relevância deste relato de experiência  reside na demonstração de que é possível

articular o rigor conceitual exigido pela disciplina com os anseios e inquietações da realidade

juvenil.  Ao  documentar  o  processo  de  transição  do  "senso  comum"  para  a  "consciência



crítica"  realizado na filosofia desde a Filosofia Clássica pelo pensador Platão até o período

contemporâneo  por  Deleuze  e,  aqui,  por  meio  de  dinâmicas  de  debate  e  pesquisa

fundamentada, este trabalho evidencia como a Filosofia pode ser ensinada como um exercício

de liberdade e investigação. A ação descrita mostra que o suporte acadêmico, quando bem

integrado ao cotidiano escolar, potencializa a capacidade analítica dos estudantes, conferindo-

lhes ferramentas intelectuais para navegar na complexidade de temas socialmente sensíveis.

Por  fim,  a  análise  desta  intervenção  pedagógica  justifica-se  como  um  subsídio

necessário para futuros estudos e levantamentos na área da didática da Filosofia. Sistematizar

experiências  como  esta  permite  que  a  comunidade  acadêmica  avalie  a  eficácia  de

metodologias ativas e produza novos conhecimentos educacionais que considerem a escola

como um laboratório vivo de reflexão. Portanto, este registro não se esgota na prática em si,

mas pretende servir como base para investigações futuras sobre a formação docente inicial e

sobre como o diálogo entre  teoria e prática pode fortalecer  a presença da Filosofia  como

componente essencial para a formação integral do cidadão.

METODOLOGIA 

Metodologicamente, a oficina articulou princípios da pedagogia freiriana, ao valorizar

a  problematização  e  o  diálogo  como  eixos  centrais  (Freire,  1996),  e  o  conceito  de

“comunidade de investigação” proposto por Lipman (2008), no qual todos os participantes

constroem conhecimento de forma colaborativa. 

O formato consistiu em promover debates a partir de questões e temas socialmente

relevantes levantado pelos estudantes e frequentemente discutidas no espaço público, como

aborto, legalização/ descriminalização da maconha, eutanásia, sistema de cotas, cyberbullying,

intolerância religiosa, namoro tóxico, vício em tecnologia e conexão digital, hiper proteção

dos  pais  e  responsáveis  e  as  discussões  sobre  maior  e  menoridade  penal.  Cada tema era

introduzido com exemplos concretos — desde relatos de situações vivenciadas pelos próprios

estudantes até trechos de textos jornalísticos ou vídeos das redes sociais —, servindo como

disparador para a reflexão filosófica.

Após compartilhado os temas para a exposição dos problemas,  os estudantes  eram

provocados pelo professor de filosofia e os bolsistas do PIBID a relacioná-los com as teorias

de filósofos e filósofas estudados em sala, como Aristóteles, Kant, Hannah Arendt, Simone de

Beauvoir, Michel Foucault, entre outros. Essa relação entre situações cotidianas e conceitos

filosóficos permitiu que o conteúdo teórico fosse contextualizado, conferindo maior sentido e



aplicabilidade ao aprendizado, revelando a fragilidade dos estudantes em muito dos temas

propostos com uma visão rasa ou um não-saber. As perguntas formuladas pelos estudantes,

bem  como  as  respostas  desenvolvidas  coletivamente,  eram  direcionadas  para  explorar

fundamentos éticos, políticos, epistemológicos e sociais presentes nos problemas discutidos.

Por final, os estudantes separavam equipes nas salas, ficando uma equipe para a defesa

sobre um dos temas enquanto outro grupo faria  o lado contra o tema.  O professor servia

apenas como mediador para pontos distorcidos, equivocados ou desempate. Os bolsistas eram

divididos entre as equipes de maneira equitativa para ajudar e orientar os estudantes.

Essa  dinâmica  promoveu  um ambiente  de protagonismo estudantil,  incentivando  a

autonomia  intelectual,  a  escuta  ativa  e  a  convivência  democrática.  Além  disso,  uma

aproximação e participação dos bolsistas do PIBID junto aos estudantes dentro do ambiente

escolar.  A oficina  DE.SA.FILO  –  Debate  de  Saberes  Filosóficos mostrou-se  um  espaço

criativo e formativo, unindo o rigor conceitual do ensino de Filosofia à vivência concreta dos

alunos,  ampliando  tanto  sua  compreensão  teórica  quanto  sua  capacidade  de  intervir

criticamente na realidade.

A oficina foi construída a partir de princípios da pedagogia problematizadora de Freire

(1996), na qual o processo educativo parte da realidade concreta dos estudantes, valorizando o

diálogo  como prática  libertadora.  Nessa  abordagem,  a  problematização  não  é  apenas  um

recurso didático, mas um ato político e formativo, no qual o aluno deixa de ser mero receptor

e assume papel  ativo na construção do conhecimento.  A escolha  por  temas  próximos  do

cotidiano  discente  –  como  aborto,  eutanásia,  sistema  de  cotas,  cyberbullying  e  vício  em

tecnologia – cumpre a função de conectar o saber escolar ao universo cultural e social dos

jovens, tornando o conteúdo mais significativo e relevante.

A dinâmica foi organizada em três etapas principais:

1. Disparo Temático – apresentação de um problema real por meio de texto, notícia ou

relato pessoal.

2. Formulação e  Troca  de Perguntas  – cada grupo elaborava  questões direcionadas  a

outra turma, incentivando a investigação recíproca.

3. Respostas  e  Debate  Mediado  –  as  respostas  eram  construídas  coletivamente,

relacionadas a conceitos filosóficos e discutidas com a mediação do professor, que

aprofundava a análise teórica e conceitual.



Esse formato também dialoga com as contribuições de Gallo e Kohan (2004) sobre o

ensino de Filosofia como prática de situações de pensamento, nas quais o aluno é convidado a

pensar “filosoficamente” sobre o mundo que o cerca. Ao aliar rigor conceitual (Aristóteles,

Kant,  Beauvoir,  Foucault)  à  vivência  concreta  dos  discentes,  a  oficina  proporcionou  um

espaço formativo que incentivou protagonismo estudantil, autonomia intelectual, escuta ativa

e  convivência  democrática.  Assim,  o  DE.SA.FILO não  apenas  aproximou  a  Filosofia  da

realidade juvenil, mas também mostrou que a prática filosófica em sala de aula é possível,

criativa e transformadora.

REFERENCIAL TEÓRICO

A fundamentação teórica deste trabalho articula  a Filosofia  não apenas como um

conteúdo  curricular,  mas  como  uma  experiência  do  pensamento  e  uma  ferramenta  de

transformação social. Para tanto, a discussão é dividida entre a natureza do ensinar a filosofar,

a estrutura da investigação coletiva e o papel transformador da iniciação à docência.

O ensino  de Filosofia,  conforme defendido por  Gallo  (2010) e  Aspis  (2014),

distancia-se da mera transmissão de informações históricas para constituir-se como um espaço

de  problematização.  Para  esses  autores,  "aprender  Filosofia"  é,  na  verdade,  "aprender  a

filosofar", o que exige que o estudante seja confrontado com problemas que façam sentido em

sua realidade. A Filosofia é entendida aqui como uma prática de criação de conceitos e de

desestabilização  de  certezas,  onde  o  papel  do  professor  é  mediar  o  encontro  entre  o

pensamento do aluno e a tradição filosófica, transformando a sala de aula em um laboratório

de experiências intelectuais.

A dinâmica de troca de perguntas e construção coletiva de respostas encontra suporte

na noção de comunidade de investigação de Lipman (2008). Lipman propõe que a sala de aula

deve ser um ambiente onde o diálogo é a ferramenta central. Nesse modelo, os estudantes não

são  apenas  receptores,  mas  investigadores  que  buscam,  por  meio  do  rigor  lógico  e  da

cooperação, o aprofundamento de questões éticas e sociais. A investigação mútua estimula o

pensamento crítico, criativo e cuidadoso, permitindo que os alunos reconheçam a validade dos

argumentos alheios enquanto refinam os seus próprios.

A base política  e  ética  desta  experiência  repousa na pedagogia  da autonomia  de

Freire (1996). Freire critica a "educação bancária" — meramente depositária — e propõe uma

educação problematizadora.  Sob essa ótica,  o aprendizado parte da leitura do mundo para

chegar à leitura da palavra (ou do conceito). O protagonismo estudantil, observado no relato, é



o resultado direto de uma prática que respeita os saberes prévios dos alunos e os convida a

intervir na realidade de forma crítica. Ao debaterem temas como ética e política a partir de

situações  reais,  os  estudantes  exercitam  a  "curiosidade  epistemológica"  essencial  para  a

cidadania plena.

Por fim, a viabilidade dessas metodologias inovadoras é potencializada pela estrutura

do Programa Institucional de Bolsas de Iniciação à Docência (PIBID). Como aponta Freitas

(2014), o programa atua como um "terceiro espaço" de formação, rompendo o isolamento

entre  a universidade e a escola básica.  O PIBID permite  que o licenciando e o professor

supervisor experimentem o potencial criativo da docência, testando metodologias que muitas

vezes a rigidez do cotidiano escolar tradicional impediria. É nessa ponte sólida que a teoria

acadêmica ganha corpo e os problemas da escola tornam-se objeto de estudo e intervenção

pedagógica consciente.

RESULTADOS E DISCUSSÃO

A  experiência  resultou  em  maior  participação  ativa  dos  alunos,  fortalecimento  da

argumentação  e  ampliação  da  capacidade  de  relacionar  problemas  cotidianos  a  teorias

filosóficas. Observou-se também o desenvolvimento da autonomia intelectual, da escuta ativa

e da postura crítica diante de temas polêmicos.  Para o professor em formação, a vivência

consolidou práticas pedagógicas inovadoras, reforçando a importância do PIBID como ponte

entre universidade e escola. A oficina demonstrou ser uma metodologia pedagógica eficaz

para tornar o ensino de Filosofia mais dinâmico, contextualizado e socialmente relevante.

A  intervenção  realizada  por  meio  da  oficina  apresentou  efeitos  qualitativos  e

multifacetados sobre o desempenho discente em tarefas filosóficas, ao mesmo tempo em que

evidenciou  lacunas  estruturais  na  compreensão  e  aplicação  da  filosofia  pelos  jovens.  Os

resultados a seguir sintetizam as observações sistematizadas durante as sessões, sustentadas

por evidências qualitativas (participação, natureza das intervenções dos alunos, produção oral

e escrita, registros de avaliação formativa e relatos dos bolsistas do PIBID).

Mais alunos se manifestaram nas aulas, relataram experiências pessoais e participaram

ativamente das dinâmicas de perguntas e respostas. A dinamicidade do formato (problema

real → referência teórica → argumentação) favoreceu a apropriação inicial dos temas e uma

atitude  investigativa,  consistente  com a ideia  de “comunidade de investigação”  (Lipman).

Esse  engajamento,  contudo,  nem  sempre  se  traduziu  imediatamente  em  compreensão

conceitual aprofundada — foi muitas vezes o primeiro passo para a problematização.



Nas discussões sobre temas éticos (aborto, eutanásia, vícios/virtudes etc.) emergiu um

padrão em que os estudantes mobilizam opiniões fortes (Doxa), frequentemente baseadas em

intuições morais, sentimentos ou normas sociais, mas exibem compreensão rasa dos conceitos

filosóficos. Antes da mediação filosófica, prevalecia linguagem normativa vaga (ex.: “isso é

certo/errado”)  e  confusão  entre  juízo  de  valor  e  justificativa  argumentativa.  Com  a

intervenção do professor — que introduzia distinções teóricas (virtude/vice na perspectiva

aristotélica, dever na ótica kantiana, cálculo de consequências em utilitarismos).

Observou-se  um  avanço  por  parte  dos  estudantes  que  começaram  a  distinguir

argumentos normativos de descrições, a reconhecer pressupostos e a formular justificativas

mais articuladas. Ainda assim, muitos permanecem distantes de uma aplicação consistente das

tradições éticas; a apropriação requer tempo e prática reiterada.

As análises mostraram alta frequência de falácias informais no discurso juvenil (apelo à

emoção, falsa dicotomia, ataque pessoal, generalização apressada, apelo à popularidade). A

tendência a transformar opinião em prova (afirmações sem sustentação) era recorrente. A ação

pedagógica focada em identificação e desconstrução de falácias — por meio de exercícios

guiados  e  do  modelo  de  argumentação  (ex.:  reivindicação,  razão,  evidência,  contra-

argumento) — promovendo melhora visível na estrutura dos argumentos já que os alunos

passaram a apresentar razões, buscar exemplos e considerar objeções. Contudo, a resistência a

revisar crenças identitárias e emocionais mostrou-se uma barreira persistente.

A oficina favoreceu o desenvolvimento de metacognição no momento em que muitos

alunos passaram a problematizar suas próprias posições, perguntar “por que penso assim?” e a

reconhecer vieses discursivos. A prática coletiva ampliou a escuta ativa e a capacidade de

formular perguntas mais precisas — um ganho central,  pois aprender a perguntar é etapa

prévia da investigação filosófica. Ainda assim, a retenção dessa postura crítica variou entre

estudantes; para alguns, a postura crítica foi superficial e dependente da mediação constante

do professor.

Para o professor e para os bolsistas do PIBID, a experiência confirmou a necessidade de

estratégias  de  scaffolding3 contínuo  (questionamento  socrático,  clarificação  conceitual,

modelagem de argumentação). Observou-se também que intervenções pontuais geram efeitos

limitados,  já  que  para  a  consolidação  de  competências  filosóficas  exige  planejamento

curricular integrado e tempo para reiteração.

3 Scaffolding ou  andaimes,  em  português é  uma  metodologia  de  ensino  onde  o  professor  oferece  suporte
temporário e estruturado aos alunos para que eles possam alcançar objetivos de aprendizagem que, sozinhos,
talvez não conseguissem atingir



Os  resultados  apontam  que,  embora  a  metodologia  ativa  pela  oficina  incremente

engajamento  e  melhorem  a  capacidade  argumentativa  inicial,  os  estudantes  ainda  estão

distantes de uma compreensão e aplicação adequadas da filosofia. Isso implica três direções

pedagógicas (a) ensino explícito de noções básicas de lógica informal e análise de falácias; (b)

trabalho sistemático com formação conceitual (definições, condições de aplicação, limites);

(c) avaliação formativa que privilegie qualidade argumentativa, consideração de contraprovas

e uso de referenciais teóricos.

Para  compreender  a  evolução  do  pensamento  dos  estudantes  durante  a  oficina

DE.SA.FILO, sistematizamos aqui os resultados do processo de aprendizagem no diagrama

abaixo (Figura 1). Este esquema visual ilustra o deslocamento do estágio de opinião acrítica

(Doxa)  para  o  exercício  do  pensamento  rigoroso  e  fundamentado,  evidenciando  o  papel

central da mediação pedagógica.

Fig. 01 - Diagrama de Transição da Doxa (Opinião) ao Argumento Filosófico

 Ponto de  Partida: Doxa  (Opiniões  fortes,  falácias  informais,  linguagem normativa
vaga).

 O ‘‘Salto’’  (Mediação): Oficina  DE.SA.FILO + Aporte  Teórico  (Aristóteles,  Kant,
etc.) + Desconstrução de Falácias.

 Ponto  de  Chegada: Argumentação  Fundamentada  (Distinção  entre  valor  e  fato,
reconhecimento de pressupostos, escuta ativa).

Fonte: Elaborado pelo autor (2025)

A Resistência da Doxa

Inicialmente,  os  resultados  apontam que a  postura dos  discentes  estava ancorada na

Doxa. Conforme observado nos debates sobre temas como eutanásia e maioridade penal, o

discurso era marcado por uma linguagem normativa vaga e pelo uso recorrente de falácias

informais. Nesse estágio, a opinião é confundida com prova, e o "eu acho" prevalece sobre a

análise de pressupostos. A estrutura argumentativa era frágil,  baseada em intuições morais

imediatas, sem o distanciamento necessário para a problematização.

O ‘‘Salto’’ Metodológico e o Scaffolding do PIBID

O movimento de transição, identificado no diagrama como o “Salto de Mediação”, foi

provocado pela aplicação do aporte teórico (Aristóteles, Kant, Arendt, entre outros) e pela

desconstrução  dirigida  de  falácias.  O  papel  dos  bolsistas  do  PIBID  foi  o  de  oferecer  o

scaffolding  (andaime)  com  o  suporte  temporário  que  permitiu  aos  alunos  identificar  as



contradições em seus próprios discursos. A transição não ocorreu de forma espontânea, mas

através do confronto entre o senso comum e os conceitos filosóficos, transformando a "visão

rasa" em uma dúvida produtiva.

O ponto de chegada com argumentação fundamentada e metacognição

O ponto final alcançado, a argumentação fundamentada, caracteriza-se por um nível de

uma autonomia  intelectual  inicial.  Os estudantes  passaram a  demonstrar  competências  de

escuta ativa e a capacidade de distinguir entre juízos de valor e descrições factuais. Mais do

que apenas acertar respostas, o ganho central foi a metacognição com a capacidade de o aluno

reconhecer seus próprios vieses e revisar suas posições diante de contra-argumentos sólidos.

Embora alguns estudantes ainda demandem mediação constante, o deslocamento observado

na Figura  1  válida  a  eficácia  da  oficina  como ferramenta  de  emancipação  intelectual  no

espaço escolar.

Com isso, oficina DE.SA.FILO mostrou-se eficaz para despertar interesse e melhorar

estruturas  básicas  de  argumentação,  mas  revelou  também  a  profundidade  do  desafio  —

transformar  opinião  em argumento  filosófico  exige  intervenção  contínua,  explicitação  de

procedimentos argumentativos e práticas curriculares prolongadas.

Assim, o PIBID não apenas contribuiu para o aperfeiçoamento da prática docente do

professor de Filosofia, mas também para a construção de um espaço formativo que alia rigor

conceitual,  criatividade pedagógica e  protagonismo estudantil.  Essa experiência  demonstra

que, quando a Filosofia é ensinada de forma viva e dialógica, ela transcende a condição de

disciplina curricular e se transforma em uma prática social de emancipação intelectual.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A experiência relatada com a oficina  DE.SA.FILO – Debate de Saberes Filosóficos

demonstra  que  o  ensino  de  Filosofia,  quando  associado  a  metodologias  ativas  e

contextualizadas,  pode  ampliar  de  forma  significativa  o  engajamento  e  a  capacidade

argumentativa dos estudantes. O formato dialógico, baseado em problemas reais do cotidiano

escolar  e  social,  permitiu  aos  alunos  relacionar  suas  vivências  com conceitos  filosóficos

clássicos e contemporâneos, estabelecendo pontes entre teoria e prática.  Esse processo, no

entanto, revelou não apenas avanços, mas também a complexidade do desafio pedagógico em



transformar  opiniões  espontâneas  em argumentações  fundamentadas  e  consistentes  requer

tempo, mediação qualificada e práticas reiteradas.

Nesse contexto, o PIBID mostrou-se um espaço privilegiado de formação docente, ao

possibilitar  que  bolsistas  (da  área  afim)  e  professores  em  exercício  pudessem  planejar,

experimentar  e  refletir  sobre estratégias  inovadoras  no ensino de Filosofia.  Ao aproximar

universidade e escola,  o programa fortalece a dimensão investigativa da prática docente e

contribui  para  que o professor  em formação desenvolva  competências  essenciais,  como a

mediação dialógica, a problematização freiriana e a condução de debates críticos.

Assim, a integração entre  PIBID e  ensino de Filosofia não se limita a uma parceria

institucional,  mas  constitui  uma oportunidade  de efetivar  um ensino vivo,  que valoriza  o

pensamento  crítico,  a  autonomia  intelectual  e  o  protagonismo  estudantil.  A  oficina

DE.SA.FILO evidenciou  que,  mesmo diante  de dificuldades  conceituais  e  argumentativas

iniciais,  é  possível  avançar  na  formação  de  sujeitos  mais  conscientes,  capazes  de

compreender, questionar e intervir de forma ética e fundamentada na realidade que os cerca.

REFERÊNCIAS 

ASPIS, Renata. Ensinar Filosofia na Educação Básica. São Paulo: Autêntica, 2014.

CERLETTI,  Alejandro.  A  filosofia  no  ensino  médio:  problemas  e  perspectivas.  Belo
Horizonte: Autêntica, 2009.

FREIRE,  Paulo.  Pedagogia  da  Autonomia:  Saberes  necessários  à  prática  educativa.  São
Paulo: Paz e Terra, 1996.

FREITAS, Helena Costa Lopes de.  PIBID e formação de professores: inovação e desafios.
Educação & Sociedade, v. 35, n. 129, 2014.

GALLO, Sílvio. Filosofia na escola: para que?. Campinas: Papirus, 2010.

GALLO, Sílvio; KOHAN, Walter. Filosofia na escola: Ensaios e propostas. Belo Horizonte:
Autêntica, 2004.

LIPMAN, Matthew. O pensamento crítico na educação. Porto Alegre: Artmed, 2008.

PARANÁ. Secretaria de Educação e do Esporte do Estado do Paraná. Referencial Curricular
para  o  Ensino  Médio  do  Paraná.  Curitiba,  2021.  Disponível
em: https://www.educacao.pr.gov.br/sites/default/arquivos_restritos/files/documento/2021-
08/referencial_curricular_novoem_11082021.pdf. Acesso em: 23 dez. 2022. [ Links ]

SACHINSKI,  Gabriele  Polato;  KOWALSKI,  Raquel  Pasternak  Glitz;  TORRES,  Patricia
Lupion.  As  disciplinas  eletivas  no  Novo  Ensino  Médio:  um  possível  caminho  para  a

javascript:void(0);
https://www.educacao.pr.gov.br/sites/default/arquivos_restritos/files/documento/2021-08/referencial_curricular_novoem_11082021.pdf
https://www.educacao.pr.gov.br/sites/default/arquivos_restritos/files/documento/2021-08/referencial_curricular_novoem_11082021.pdf


Escolarização Aberta. Rev. Diálogo Educ.,  Curitiba ,  v. 23, n. 77, p. 730-745,  abr.  2023 .  
Disponível  em  <http://educa.fcc.org.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1981-
416X2023000200730&lng=pt&nrm=iso>.


