
O QUE SE COMPARTILHA, RENDE: ARGILA, ESCUTA E

PERTENCIMENTO NA EDUCAÇÃO NÃO FORMAL COM

PESSOAS 50+

Bianca Raquel de Toledo 1

Graciella Navarros de Souza dos Santos 2

Luís Guilherme Teodóro Neves 3

Paula Luzia Ribeiro Rodrigues 4

Selma Machado Simão 5

RESUMO

Este artigo analisa como o compartilhamento de memórias e afetos, em práticas artísticas na educação
não formal, pode fortalecer o pertencimento, a escuta sensível e a consciência sociopolítica de pessoas

1 Graduanda  do  Curso  de  Artes  Visuais  da  Universidade  Estadual  de  Campinas  -  UNICAMP,
b225708@dac.unicamp.br;

2 Graduanda  do  Curso  de  Artes  Visuais  da  Universidade  Estadual  de  Campinas  -  UNICAMP,
g246354@dac.unicamp.br;

3 Graduando  do  Curso  de  Artes  Visuais  da  Universidade  Estadual  de  Campinas  -  UNICAMP,
l259744@dac.unicamp.br

4 Graduanda  do  Curso  de  Artes  Visuais  da  Universidade  Estadual  de  Campinas  -  UNICAMP,
p189381@dac.unicamp.br

mailto:p189381@dac.unicamp.br


com mais de 50 anos. A experiência ocorreu no curso “Argila e Memória: histórias que o tempo não
apaga”, no Programa UniversIDADE/Unicamp (Campinas-SP), entre março e junho de 2025, com
média de 15 participantes, em sua maioria mulheres, em encontros semanais de três horas. A proposta,
fundamentada  na  a/r/tografia  e  no  método P.E.R.A.,  integrou sensibilização,  rodas  de  conversa  e
produção  artística  com  argila.  Como  metodologia,  o  artigo  adota  a  análise  qualitativa  dos
levantamentos do estudo de caso do curso “Argila e Memória”,  que evidenciou como o ambiente
horizontal favoreceu o surgimento de narrativas pessoais inéditas, promovendo vínculos e reflexões
críticas sobre gênero, memória e envelhecimento. Os resultados indicam a argila e o compartilhamento
como práticas pedagógicas de resistência, reconfiguração de trajetórias e afirmação de identidades
historicamente invisibilizadas.

Palavras-chave: Educação não formal, Compartilhamento, Afeto, Artes Visuais.
  

INTRODUÇÃO

A educação não formal  tem se consolidado como espaço de resistência,  criação e

transformação, especialmente ao dialogar com sujeitos historicamente marginalizados pelos

processos  educativos  formais.  No  campo  das  artes  visuais,  iniciativas  desenvolvidas  em

ateliês,  centros  culturais,  projetos  sociais  e  universidades  possibilitam  experiências

significativas de aprendizagem estética e crítica, que ultrapassam o ensino técnico e alcançam

dimensões afetivas, simbólicas e políticas (GOHN, 2014; IRWIN, 2013; BARBOSA, 2014;

GARCIA, 2010).

Quando voltadas a pessoas com mais de cinquenta anos, essas práticas assumem papel

ainda mais relevante. Trata-se de uma faixa etária frequentemente atravessada por narrativas

de invisibilidade e desvalorização da capacidade criativa e reflexiva. A presença majoritária

de mulheres nesses contextos suscita reflexões sobre gênero, cuidado e reconhecimento, pois

muitas delas, após anos dedicados ao trabalho doméstico e ao cuidado de outros, encontram

na arte um meio de expressão e pertencimento social.

5 Professora  orientadora:  Prof.ª  Dr.ª  Selma  Machado  Simões,  Faculdade  de  Ciências  -  UNICAMP,
selmams@gmail.com.



Este artigo investiga de que modo práticas artísticas em contextos de educação não

formal, voltadas a pessoas 50+, podem fortalecer o sentimento de pertencimento e promover o

desenvolvimento sociopolítico e afetivo dos participantes. Busca-se compreender como a arte,

entendida  como  ferramenta  de  escuta  sensível  e  transformação  social,  contribui  para  a

valorização das trajetórias e potencialidades individuais e como o compartilhamento, prática

pedagógica relacional, constitui um eixo fundamental desse processo.

A análise parte da experiência vivida no curso “Argila e Memória: histórias que o

tempo  apaga”,  realizado  no  primeiro  semestre  de  2025,  no  âmbito  do  Programa

UniversIDADE da Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP), iniciativa que oferece

atividades  múltiplas  para  pessoas  com mais  de  50  anos,  estimulando  o  desenvolvimento

integral, social, cultural e emocional.

O curso propôs o trabalho com a materialidade da argila como mediadora de processos

de escuta, elaboração e expressão de memórias pessoais. Por meio de práticas sensoriais e

coletivas, buscou-se ativar lembranças que, ao serem partilhadas, tomaram forma na argila

como gesto artístico e simbólico.

A mediação foi realizada por integrantes do Coletivo Oceram, formado por estudantes

de  Artes  Visuais  da  Unicamp,  que  articulam arte-educação  e  pesquisa  sobre  a  argila.  A

investigação  também  se  apoia  em autoras  e  autores  dos  estudos  de  gênero,  partindo  da

hipótese de que as relações de gênero atravessam de modo estruturante as experiências das

participantes.

A experiência revelou-se, assim, um espaço de afirmação, escuta mútua e potência

expressiva, em que a prática artística com argila se apresentou não apenas como linguagem

estética, mas como possibilidade de reconfiguração de identidades, valorização de trajetórias e

fortalecimento dos vínculos comunitários.

METODOLOGIA: QUANDO O MÉTODO É ENCONTRO 

 

Focado na vivência das aulas do curso, tivemos como recorte metodológico escolhido,

o estudo de caso, centrado na experiência concreta e situada em um contexto específico de

educação não formal com pessoas com mais de cinquenta anos.



Como característica da pesquisa baseada na prática, o percurso metodológico não se

deu de forma linear ou predeterminada, mas sim de modo orgânico, em resposta às demandas

do grupo, às potências emergentes e aos fluxos de criação e conversa que se instauraram no

cotidiano das aulas.

As aulas foram estruturadas pela Abordagem Triangular, que norteou na organização

das atividades  em três  eixos  fundamentais:  a  apreciação de obras e  referências  visuais,  a

contextualização  histórica  e  cultural  das  práticas  artísticas  e  a  produção  com  argila,

permitindo  conexões  entre  vivências  pessoais,  repertórios  coletivos  e  criação  estética

(BARBOSA, 2002).

O trabalho  também foi  atravessado  por  metodologias  que  se  afastam de  modelos

tradicionais, como os princípios da a/r/t/ografia, que combina arte, educação e investigação

de maneira  integrada  e sensível.  O termo vem da justaposição de três  identidades  que se

sobrepõem e  são  interdependentes:  artista,  pesquisador e professor.  Nessa perspectiva,  os

processos  de  criação  artística  constituem  parte  essencial  da  produção  de  conhecimento,

integrando narrativas pessoais, experiências cotidianas e relações entre os sujeitos envolvidos.

O  método P.E.R.A.  também foi  referência  importante,  sobretudo na valorização de

aspectos afetivos, relacionais e reflexivos, que surgiram com intensidade no contato com os

participantes.  A  sigla  P.E.R.A.  corresponde  a  quatro  eixos  interligados:  presença,  escuta,

relação e acontecimento. Esses quatro pilares formam um conjunto de atitudes pedagógicas

que  buscam  sustentar  uma  prática  artística-educativa  comprometida  com  o  cuidado,  a

subjetividade e a potência dos encontros. O método propõe que o educador esteja disponível,

atento e aberto ao que emerge na experiência coletiva, incluindo o imprevisível (YOSHIURA,

2019).

Assim,  as  atividades  foram  desenvolvidas  ao  longo  de  encontros  semanais  com

duração de três horas cada durante um período de 1 semestre. Os registros foram realizados

por meio de anotações em diário de campo, fotografias e filmagens (com autorização dos

participantes). Além disso, os relatos e narrativas trazidos pelas participantes foram acolhidos

como fontes de sentido e análise, sendo tratados com sensibilidade ética, afetiva e política, em

consonância com os princípios de uma escuta comprometida (GARCIA, 2010).



Por fim, é importante destacar que este estudo se ancora em uma epistemologia do

sensível, na qual o conhecimento é produzido a partir da experiência estética, da convivência

e da partilha. Reconhecendo que há saberes nos corpos, nas mãos, nas histórias, nas imagens,

nas práticas cotidianas e nos encontros. Essa abordagem fortalece processos educativos mais

humanos, libertadores e afetivos; especialmente em áreas como a arte, a educação popular/não

formal  e  as  práticas  intergeracionais.  Como lembra  Nego  Bispo (2021),  o  afeto,  quando

compartilhado, rende - e é nesse rendimento que as metodologias neste artigo se sustentam.

A  GENTE  RENDE:  A  IMPORTÂNCIA  DO  COMPARTILHAMENTO  COMO

PROCESSO DE ENSINO

O compartilhamento,  compreendido como prática afetiva e vinculado ao campo da

comunhão em sociedade,  adquire potência quando articulado a partir  das contribuições de

filósofos e educadores contemporâneos comprometidos com perspectivas decoloniais.

Em Comunhão (2020), hooks afirma que a partilha só é possível quando há cuidado

contínuo  e  abertura  à  vulnerabilidade.  Durante  as  aulas,  esse  sentido  de  comunhão

concretizou-se na criação de um espaço horizontal e acolhedor, onde as participantes puderam

acessar e partilhar memórias, compondo um campo relacional de afeto e criação.

Assim, recorre-se ao aprofundamento da noção de compartilhamento,  que, segundo

Nego Bispo (2021), difere da lógica da troca. Enquanto a troca opera com equivalências e

interesse,  o  compartilhamento  nasce  do  desejo  de  estar  junto,  da  reciprocidade  e  da

circularidade do afeto:
Quando escuto a palavra confluência ou compartilhamento pelo mundo, fico muito
festivo.  Quando  ouço  troca,  entretanto,  sempre  digo:  ‘Cuidado,  não  é  troca,  é
compartilhamento’. Porque a troca significa um relógio por um relógio, um objeto
por outro objeto. Quando no compartilhamento temos uma ação por outra ação, um
gesto  por  outro  gesto,  um  afeto  por  outro  afeto.  E  afetos  não  se  trocam,  se
compartilham. [...] O compartilhamento é uma coisa que rende. (Bispo, 2021, p. 36)

Esses princípios estiveram presentes nas aulas como parte fundamental da dinâmica

pedagógica. Os momentos de partilha foram mobilizados não somente como uma dita etapa

do processo, mas como prática formativa em si, acionando dimensões sociais de gênero e



geração, como o papel atribuído às mulheres no cuidado familiar, a mediação de conflitos e o

silenciamento de suas próprias narrativas ao longo da vida.

Nesse sentido, as oficinas foram estruturadas a partir de uma expansão da Abordagem

Triangular, com inclusão de práticas de sensibilização sensorial. A percepção atenta dos cinco

sentidos foi utilizada como uma estratégia para acessar camadas mais sutis da elucidação de

memórias, através da apresentação de estímulos como sons, texturas e cheiros, antecedendo a

criação artística em argila.

Logo, esses momentos exigiram desaceleração e atenção ao presente, rompendo com a

lógica  da  produtividade  contínua.  De  forma  que  foi  possível  relacionar  esta  proposta

pedagógica à crítica de Byung-Chul  Han (2015; 2022) sobre a  crise  da temporalidade na

sociedade contemporânea. Para o autor, o excesso de positivismo e a aceleração do cotidiano

comprometem a escuta e a imaginação, elementos fundamentais para o desenvolvimento de

práticas artísticas.

Em  O espírito  da Esperança (2022),  Han argumenta que vivemos em uma era de

desesperança  estrutural,  onde  a  crise  climática,  as  desigualdades  sociais  e  a  crescente

digitalização corroem a capacidade de imaginar um futuro melhor, de forma que é necessário

então uma capacidade de narrar e escutar histórias com sentido,  expandindo o entendimento

do que é ser, estar e relacionar-se com o mundo e com aquilo que nos rodeia.

Além disso, a partir de Paulo Freire, entendemos a esperança não como expectativa

passiva, mas como uma força ativa, para o autor o ato de esperançar envolve movimento:

[...] Minha esperança é necessária, mas não é suficiente. Ela sozinha não ganha a
luta,  mas sem ela a luta enfraquece e titubeia.  Necessitamos da esperança crítica
como o peixe necessita da água incontaminada. (Freire, 1993, p. 8).

Dessa maneira, o fazer artístico desenvolvido nas aulas, ao criar tempo e espaço para a

partilha de memórias, operou também como dispositivo de produção de sentido e, em certa

medida,  à  reabilitação  do  tempo  narrativo  necessário  para  sustentar  a  imaginação  e  a

elaboração subjetiva, que promovem caminhos para a prática do esperançar. 

Surgindo  com  grande  potência  diante  das  crises  atuais  que  vivemos:  sociais,

ambientais, políticas e subjetivas, em muitos relatos e criações da turma, a palavra esperança

apareceu como síntese do processo e da poética construída durante o curso:



"Essa condução das aulas, nos leva a nossa própria história. [...] retornei à natureza e
ao fazer  minha peça  com argila  tive o resgate  de uma esperança,  rememorando
minha  infância,  como  se  estivesse  no  colo  de  minha  mãe".  (Fala  da  aluna  1-
transcrita, 2025).

Ademais,  bell  hooks  (2001)  lembra  que  a  esperança  é  sistematicamente  negada  a

mulheres, pessoas negras, pobres e outras populações minorizadas. No contexto das oficinas,

é possível estender essa reflexão à velhice, reconhecendo nas participantes, em sua maioria

mulheres idosas, histórias atravessadas por silenciamentos e responsabilidades impostas. Para

tanto, abraçando as ideias de Ailton Krenak em  A vida não é útil (2020), sonhar pode ser

compreendido como um convite de partilha e uma expressão de esperança:
“Quando pensarmos em um tempo além deste [...] Vamos ter que produzir outros
corpos, outros afetos, sonhar outros sonhos para sermos acolhidos por esse mundo e
nele  podermos  habitar.  Se  encararmos  as  coisas  dessa  forma,  isso  que  estamos
vivendo hoje não será apenas uma crise, mas uma esperança fantástica, promissora”.
(Krenak, 2020, p. 47)

Portanto,  o  compartilhamento,  enquanto   prática  afetiva  e  pedagógica,  revelou-se

elemento central para ampliação do fazer artístico para além da estética, e posicionando-o

como prática de resistência e de afirmação subjetiva.

ATRAVESSAMENTOS: GÊNERO, POTÊNCIA CRIADORA, BARRO E ESCUTA

A experiência em educação não formal possibilitou um ambiente pedagógico sensível

e horizontal,  no qual o afeto circulou como elemento estruturante da relação educativa.  A

ausência de avaliações tradicionais favoreceu a escuta, o vínculo e a expressão crítica das

participantes, permitindo observar atravessamentos de gênero, geração e classe social.

Nesses contextos, como aponta Gohn (2014), a educação não formal afirma-se como

espaço de criação e transformação. Ateliês e projetos de extensão tornam-se territórios de

experimentação e partilha, onde o conhecimento é produzido em diálogo com as trajetórias de

vida. Como disse uma participante:  “Vocês conseguem passar que não é só fazer pratinho

com barro, mas que pode criar-se com barro [...] trazendo memórias para o presente.”



A  etapa  de  sensibilização  foi  fundamental  no  percurso  formativo.  Alinhada  às

proposições do método P.E.R.A., especialmente no que se refere aos eixos da presença e da

escuta, esta foi pensada para conectar os participantes com o momento presente. Pensando em

suas  memórias  não  apenas  de  maneira  racional,  mas  por  meio  de  uma  sensibilidade  e

corporeidade.  Estruturada a partir de estímulos sensoriais dos cinco sentidos, os estímulos

atuaram  como  gatilhos,  criando  condições  para  que  memórias  adormecidas

emergissemAlunas relataram ter se reconhecido, talvez pela primeira vez, como criadoras.

Esse reconhecimento aponta para os efeitos persistentes de processos de invisibilização que

sistematicamente atingem as mulheres,  mesmo aquelas com trajetória  ativa na criação, no

cuidado, como mães, empreendedoras e gestoras. 

Esse processo foi intensificado pela presença da argila como mediadora de expressão,

capaz de acolher e dar forma às memórias que emergiram. Por ser maleável, possibilita um

contato  integral  com o material,  surgindo no moldar,  esculpir  e  tocar.   Sua  temperatura,

textura  e  organicidade  proporcionou  um  ambiente  propício  à  criação  e  ao  registro  de

memórias e afetos. Trata-se de uma experiência que se diferencia da arte-terapia, por não se

pautar em uma lógica clínica, mas sim em uma vivência coletiva, poética e formativa.

Essa matéria permite também, grande conexão ancestral com a corporalidade, por ser

terra, carrega, ela mesma, uma memória material, e que guarda registros de impressões, gestos

e marcas do tempo, atravessa as possibilidades de presença no tridimensional e ganha volume

no espaço. 

Nesse contexto, pensar sobre manualidades demanda abordar as questões de gênero, já

que no decorrer da história as mulheres são associadas a práticas como tecer, bordar, moldar,

cuidar,  entre  outras  que envolvem certas  qualidades  das  sensibilidades,  enquanto  que aos

homens, são relacionadas práticas como lutar, caçar, matar, projetar, construir. As palavras

utilizadas nestas diferenciações carregam a carga das relações de poder entre os gêneros, onde

se faz pertinente pontuar que, as relacionadas às mulheres e renegadas pelos homens, são

consideradas  pelo  senso  comum,  estruturalmente  impregnado  pelo  machismo,  como

inferiores.

Consideramos  o  perfil  dos  participantes  que  escolheram  nossa  oficina  como  um

indício de como os papéis socialmente atribuídos ao masculino e ao feminino ainda orientam



decisões, especialmente entre pessoas mais velhas, visto que o público que atendemos foi

majoritariamente  de  mulheres,  contando  com  apenas  um  homem.  Este  que  poderia  ser

considerado detalhe,  evidencia como tudo que envolve nossa proposta didática,  o afeto,  o

cuidado, o compartilhamento através de conversas, são atribuídos e relacionados ao feminino

para o senso comum ainda vigente, e consequentemente desprezados pelos homens.

Dentre  as  experiências  vivenciadas  no  decorrer  do  curso,  vimos  a  disparidade  e

dificuldade de ter um representante do gênero masculino isolado, não para o desenvolvimento

das nossas atividades, mas para seu próprio aproveitamento. Este se encontrou em diversos

momentos, desconectado do grupo, que sempre buscava variadas formas de tentar integrá-lo. 

Tal  comportamento  neste  contexto,  advém do estranhamento  ao afeto.  Este  se  viu

retirado da segurança da irmandade da “casa-dos-homens” (LANG, 2001), onde as dinâmicas

masculinistas que foram forçadas a ele como pertencentes a sua identidade, não asseguravam

mais seu reconhecimento. Ainda assim, sendo a única maneira com que este homem aprendeu

e sabe se comportar no mundo até aquele momento, utilizava os mesmos métodos para tentar

se  encaixar,  o  que  se  demonstrou  nas  suas  criações  poéticas,  nas  quais  a  rigidez  e  a

racionalização da utilidade das peças foram latentes.

Apesar disso, a estruturação mental do machismo não é impenetrável, a assiduidade do

participante demonstrou seu interesse em ser exposto a novas dinâmicas, que acolhessem, e

pudessem  conectar  ao  que  é,  não  necessariamente  feminino,  mas  sim  humano.  Mesmo

existindo  a  resistência  acreditamos  que  a  exposição  a  nossa  oficina  em  que  o

compartilhamento gerava emoção, com choro e risos, a experiência para ele foi proveitosa,

abalou a estrutura,  já que em sua peça final,  uma casa de pássaros com flores,  com uma

rigidez  técnica  que  o  possibilitou  acabamentos  impecáveis,  foi  uma  representação  que

demonstra uma intenção de contato com a natureza e suas belezas. 

Este  caso  leva  a  uma reflexão  sobre  a  participação  dos  homens  nos  contextos  de

educação não formal, que sua escassez possa advir da sua não assimilação aos espaços de

cuidado, onde sua “força” não permite tais vivências “das mulheres”. Também considerando a

experiência com pessoas com mais de cinquenta anos, para onde iriam os homens quando não

tivessem mais tal força? Onde seriam incluídos quando a competição de virilidade não fosse

mais uma questão pertinente? Neste momento da vida em que não fazem mais sentido as



dinâmicas machistas, seriam forçados a performar até a morte ou se permitirem a mudar suas

perspectivas. Nosso participante é um exemplo de que estes espaços são uma possibilidade de

se reconectar ao que se é negado, o direito à sensibilidade e afetividade.

Em todas as aulas houve momentos dedicados à escuta em rodas de conversa, que

possibilitaram  o  atravessamento  de  experiências,  reflexões  e  narrativas  individuais.  Ao

colocar  a  questão  de  gênero  em análise,  tensionaram-se  os  limites  do  que  é  socialmente

considerado “adequado”  em gestos,  ações  e  criações  atribuídas  a  cada  gênero,  geração  e

tempo. 

Entre  os  relatos,  um  se  destacou  pelo  caráter  íntimo  e  pela  força  criativa:  uma

participante, em processo de investigação médica após descobrir um nódulo no seio, contou

que o curso foi o primeiro espaço em que se sentiu segura para expressar essa vivência. A

atmosfera de escuta atenta,  presença e cuidado ao sensível tornou a produção artística um

meio de elaboração e partilha, em que as narrativas pessoais se transformaram em matéria

simbólica e criativa. 

Ainda  assim,  é  necessário  observar  o  caráter  sensível  e  confidente  de  muitas  das

narrativas compartilhadas, que até então não haviam sido verbalizadas nem mesmo em seus

contextos íntimos. Por que essas histórias emergem nas oficinas e não em casa? O que há de

escuta possível nesses encontros que não se manifesta em outros espaços de convivência? E

até que ponto a emergência dessas narrativas, em um ambiente que se inscreve no domínio

público, é percebida como inusitada ou mesmo inadequada, como se só pudesse ocorrer no

espaço doméstico ou familiar?

Durante  os  encontros,  desestabilizamos,  ainda  que  temporariamente,  noções

cristalizadas sobre o que pode ou não ser partilhado fora do espaço privado. De acordo com

Almeida  (1997),  as  fronteiras  entre  público  e  privado,  lugares  historicamente  construídos

como sexuados, formam a base do patriarcado ao posicionar homens e mulheres em papéis

assimétricos. A autora adverte que reduzir o privado à mera privação seria cair na armadilha

de entendê-lo como esfera estanque, separada do público. Essa cisão, enraizada na tradição

liberal, associa o masculino ao espaço público e político, e o feminino ao doméstico e íntimo,

confundindo a intimidade com um espaço naturalmente feminino.



Nesse  sentido,  ao  realizarmos  oficinas  artísticas  em  uma  universidade,  espaço

vinculado  à  razão  e  ao  saber  formal,  tradicionalmente  associado  ao  masculino,  tornou-se

paradoxalmente  possível  a  instauração  de  uma  ambiência  de  afeto  e  escuta  sensível.  A

associação  entre  argila,  sensibilidade  e  feminino,  apesar  de  responder  a  um  imaginário

cultural, não garantiu por si só as partilhas, mas foi possibilitada, pela construção coletiva de

confiança  e  o  reconhecimento  mútuo  entre  mediadores  e  participantes,  possibilitando

rupturas, mesmo parciais, com os papéis normativos, de gênero ou de professores e alunos.

Assim, essa experiência pedagógica convida à reflexão sobre a crença amplamente

difundida de que apenas o lar  seria um espaço de escuta e acolhimento.  Práticas  como o

cuidado, a escuta ativa e a entrega à vulnerabilidade não são atributos naturais dos vínculos

familiares nem garantidos pelo espaço doméstico/privado. 

São conquistas coletivas, frutificadas na disponibilidade afetiva e no reconhecimento

recíproco,  que  também  podem ser  possíveis  em  contextos  educativos  não  formais  e  em

espaços  entendidos  como  públicos.  Daí  a  importância  desses  lugares  como  o  Programa

UniversIDADE,  para  permitir  experiências  que,  preocupadas  com  práticas  amorosas

possibilitam resistência e reconstrução subjetiva.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A escuta sensível, aliada às práticas de sensibilização e ao fazer artístico, possibilitou

o acesso e a elaboração simbólica de memórias, configurando a arte como meio de expressão

e ressignificação coletiva. Nesse processo, escuta, memória e criação se entrelaçaram como

dimensões inseparáveis de uma pedagogia afetiva e transformadora.

Como sintetizou uma participante:  “Só quem viveu pode dizer isso, da emoção que

sentimos e como vocês fizeram brotar dentro de nós a arte e a criatividade” (aluna 3, 2025).

Os momentos de partilha revelaram-se decisivos não apenas para o desenvolvimento técnico,

mas para a construção de um campo poético coletivo, onde histórias e afetos moldaram as

criações em argila.

Ao  evidenciar  a  potência  do  compartilhar  em um  ambiente  de  cuidado  e  escuta,

reafirma-se o caráter político e relacional da prática artística. Como afirma Yoshiura (2019), a



educação  sustentada  pelo  cuidado  transforma-se  em espaço  de  trocas  afetivas  e  coletivas

campo  fértil  para  confiança,  vulnerabilidade  e  pertencimento.  Foi  nesse  contexto  que

participantes e monitores entrelaçaram histórias e fortaleceram vínculos.

O êxito do curso, reconhecido por participantes e pela gestão do programa, demonstra

o impacto da proposta. Ainda assim, é necessário reconhecer que a experiência ocorreu em

um espaço privilegiado, o campus universitário, com predominância de pessoas brancas, o

que reforça a  importância  de ampliar  iniciativas  semelhantes  para territórios  periféricos  e

outros  recortes  sociais  e  geracionais.  Inspirados  em Nego Bispo  (2023),  compreendemos

território não apenas como espaço físico, mas também cosmológico, em que levar a arte e o

afeto a outros lugares é um gesto também político.

As reflexões sobre gênero e educação não formal permanecem como campo fértil e em

expansão.  Durante  o  curso,  semeamos  esperanças  e  possibilidades  de  transformação,

reafirmando a arte como força vital  e decolonial  diante da rigidez das estruturas sociais  e

acadêmicas.

Concluímos  que  a  experiência  extrapolou  os  limites  da  técnica,  instaurando  um

espaço-tempo  em  que  arte,  reflexão,  afeto  e  memória  se  fundiram  como  potências  de

transformação capazes de mobilizar esperanças e afirmar novas formas de ser e estar com o

outro no mundo.

BIBLIOGRAFIA 

ALMEIDA,  S.  S.  Violência  de  gênero:  público  x  privado.  1997.  Tese  (Doutorado  em  Ciências
Sociais) – Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 1997.

BARBOSA, Ana Mae. Tópicos utópicos: arte, educação e cultura. São Paulo: Cortez, 2002.

FREIRE,  Paulo.  Pedagogia da esperança:  um reencontro com a pedagogia do oprimido.  Rio de
Janeiro: Paz e Terra, 1993.

GARCIA, Clarice Aparecida Alencar. Formação de professores na melhoria da prática docente: um
estudo a partir  do método P.E.R.A. 2010.  216 f.  Tese (Doutorado em Educação)  – Universidade
Estadual Paulista “Júlio de Mesquita Filho”, Araraquara, 2010.

GOHN, Maria da Glória. Educação não formal, aprendizagens e saberes em processos participativos.
Investigar em Educação, v. 2, n. 1, 2014.



HOOKS, bell. Comunhão: a busca feminina pelo amor. Trad. Ana Luiza Libânio. São Paulo: Elefante,
2020.

HOOKS, bell. Tudo sobre o amor: novas perspectivas. Trad. Ana Luiza Libânio. São Paulo: Elefante,
2020.

IRWIN,  Rita  L.  A/r/tografia  como  método  de  pesquisa  baseado  nas  artes.  In:  HERNÁNDEZ,
Fernando; IRWIN, Rita L. (Orgs.). A/r/tografia: propostas e experiências entre a arte e a educação.
Porto Alegre: Penso, 2013. p. 27–40.

KRENAK, Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Companhia das Letras, 2020.

LANG,  Daniel  W.  A  construção  do  masculino:  dominação  das  mulheres  e  homofobia.  Estudos
Feministas, p. 460–469, 2001.

SANTOS, Antônio Bispo dos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora/Piseagrama, 2023.

SIMÃO, S. M.; TASSONI, E. C. M. Vidas entrelaçadas: uma experiência intergeracional na educação
não formal. Leitura: Teoria & Prática, Campinas, v. 33, n. 65, p. 151–169, 2015.

YOSHIURA, Eunice F. V.  A formação do professor e o método P.E.R.A.: práticas e reflexões. São
Paulo: Paulus, 2019.


	INTRODUÇÃO
	METODOLOGIA: QUANDO O MÉTODO É ENCONTRO
	
	A GENTE RENDE: A IMPORTÂNCIA DO COMPARTILHAMENTO COMO PROCESSO DE ENSINO
	ATRAVESSAMENTOS: GÊNERO, POTÊNCIA CRIADORA, BARRO E ESCUTA
	BIBLIOGRAFIA

