
NEGRITUDE E INFÂNCIA NA ESCOLA PÚBLICA: REFLEXÕES DE

UMA PIBIDIANA SOBRE ALFABETIZAÇÃO E IDENTIDADE
Marjorie Micaela da Costa Silva 

Venythyais Costa de Oliveiras 
Tânia Serra Azul Machado Bezerra 

RESUMO

Este texto constitui relato da experiência realizada no PIBID do núcleo de Alfabetização, voltada para
a valorização de um afro letramento na infância em uma escola pública na cidade de Fortaleza - CE. O
objetivo foi proporcionar espaços de Multiletramentos em que as crianças negras possam reconhecer-
se e valorizar sua identidade étnica. A fundamentação teórica foi a partir de autoras negras como
Evaristo (2017), Krenak (2020), Cavalleiro (2001), dentre outras que corroboram para a construção e
fortalecimento  da  construção  de  quem  somos,  a  partir  de  nossas  vivências  e  experiências.  A
metodologia  adotada  de  natureza  eminentemente  qualitativa,  e  as  ações  metodológicas  incluíram
observação participante, registro reflexivo em diário de campo e mediação de atividades pedagógicas
que integram literatura infantil e debates sobre identidade e negritude. As vivências com atividades
que envolvem a cultura afro-brasileira, como cirandas, pinturas inspiradas em grafismos indígenas e
leituras de histórias com personagens negros que refletem a realidade das crianças, contribuíram para
que as crianças se sentissem representadas e valorizadas, facilitando o processo de alfabetização e
letramento ao trazer conteúdos próximos de sua realidade e história. Concluímos que trabalhar a partir
de uma perspectiva não eurocêntrica é fundamental para desconstruir estereótipos raciais e fortalecer
uma comunidade que reconhece e valoriza seus corpos, que possibilita uma “historiar-se” a partir de
vivências amplas de sua própria cultura.

Palavras-chave: Negritude, afro-brasileira, alfabetização, PIBID.

     INTRODUÇÃO

A alfabetização é um processo essencial para o desenvolvimento cognitivo, social e

cultural da criança, representando uma das principais portas de entrada para a cidadania e para

o exercício pleno da participação social. No entanto, esse processo não acontece de forma

igualitária para todas as crianças. De acordo com o relatório mais recente da UNICEF (2023),

o número de crianças de 7 anos que ainda não sabem ler nem escrever dobrou no Brasil,

passando de 20% para 40%, e a maior parte desse grupo é formada por crianças negras. Esses

dados evidenciam como as desigualdades sociais e o racismo estrutural ainda interferem 



diretamente no direito à educação de qualidade, refletindo um cenário de exclusão que

atravessa gerações.

Diante desse contexto, a escola precisa assumir um papel transformador, reconhecendo

e valorizando a diversidade étnico-racial presente na sociedade brasileira. A implementação

de práticas pedagógicas que dialoguem com as culturas negras e indígenas é uma forma de

garantir  não  apenas  o  acesso  à  alfabetização,  mas  também  à  construção  de  identidades

positivas e à formação de sujeitos críticos. Nesse sentido, autores como Cavalleiro (2001),

Krenak (2020) e Evaristo (2017) contribuem para uma reflexão sobre a urgência de práticas

decoloniais  que rompam com a visão eurocêntrica do ensino,  valorizando os saberes e as

vivências dos povos historicamente marginalizados.

A presente pesquisa tem como objetivo analisar como o ensino étnico-racial pode ser

integrado  às  práticas  de  alfabetização  e  multiletramento,  possibilitando  que  as  crianças

reconheçam a si mesmas como parte  de uma história  plural.  Mais do que ensinar a ler  e

escrever,  busca-se  compreender  de  que  forma  o  contato  com  narrativas,  símbolos  e

manifestações culturais afro-indígenas contribui para o desenvolvimento da leitura de mundo

e para o fortalecimento da identidade.

A  pesquisa  foi  desenvolvida  a  partir  de  uma  abordagem  qualitativa,  baseada  na

observação  e  análise  das  práticas  pedagógicas  em  uma  turma  de  1º  ano  do  Ensino

Fundamental de uma escola municipal de Fortaleza. As informações foram coletadas por meio

de registros de campo, atividades de leitura e escrita,  e análise  das produções artísticas  e

discursivas das crianças.

Assim, este estudo pretende contribuir para o debate sobre a alfabetização sob uma

perspectiva étnico-racial e de multiletramento, reforçando que o ato de alfabetizar deve ser

também um ato de reconhecimento, decolonização e valorização das múltiplas culturas que

formam o Brasil.



METODOLOGIA 

A presente pesquisa se insere na perspectiva qualitativa, com base na observação e

análise  das  práticas  pedagógicas  desenvolvidas  em  uma  turma  do  1º  ano  do  Ensino

Fundamental  de  uma  escola  municipal  localizada  em  Fortaleza.  A  investigação  buscou

compreender, de forma prática, o ensino voltado à alfabetização, tomando como eixo central a

valorização  das  identidades  negras  e  indígenas  no  espaço  escolar.  Dentro  do  artigo,

dialogamos com autoras e autores como Cavalleiro (2001), Krenak (2020) e Evaristo (2017),

que  trazem  uma  narrativa  étnico-racial  centrada  em  um  discurso  decolonial,  colocando

comunidades indígenas e negras em posição de protagonismo. 

Foram observadas as práticas de leitura e escrita durante as aulas de alfabetização,

tendo como principal foco o ensino étnico-racial, como forma de multiletramento. A coleta de

dados ocorreu ao longo do período de um ano, por meio de registros sistemáticos em diário de

campo e da análise das produções escritas e artísticas dos alunos.

RESULTADOS E DISCUSSÃO

O  ensino  étnico-racial  nos  primeiros  anos  do  Ensino  Fundamental  possui  uma

importância  crucial  para  que  as  crianças  compreendam que a  cultura  dos  povos  pretos  e

indígenas vai muito além do que é retratado nos livros de História do 5º ano. Dessa forma,

quando se aprofundarem na história do país e do mundo, perceberão que não devemos apenas

lembrar  do  que  aconteceu,  mas  também compreender  a  riqueza  existente  em cada  povo.

Berger  &  Luckmann  (1976,  p.  175)  definem  socialização  primária  como  “a  ampla  e

consistente introdução de um indivíduo no mundo objetivo de uma sociedade ou de um setor

dela”.

É fundamental que a cultura existente no Brasil seja acessível para nossas crianças da

rede pública, que em sua maioria carregam uma ancestralidade que, infelizmente, pelo 

apagamento histórico, ainda é difícil de identificar com precisão. Perguntas como “De onde a

minha família veio?” ou “Qual a história da minha família?” são comuns nesse contexto.



Conceição Evaristo, em uma entrevista sobre escrevivência (2017), traz uma reflexão sobre os

multiletramentos,  afirmando que a escrevivência surge a  partir  das vivências  de mulheres

negras que foram escravizadas e precisavam contar histórias para as crianças do  senhorio nos

casarões. Nesse momento, ela diz: “Eu acho que a gente pode relacionar essa escrevivência

tanto de forma escrita, escrita alfabética hoje, mas você também pode pensar em formas de

outras escritas, que não se dão apenas pelo alfabeto, mas que estão pelo corpo, pelo gesto,

pela voz, pela expressão.”

Essa fala de Evaristo nos mostra que a escrita vai muito além do papel e do lápis. Na

prática escolar, podemos trabalhar formas de expressão variadas, como o corpo, a oralidade, a

pintura e os gestos,  permitindo que as crianças  expressem suas identidades  e histórias  de

maneira completa. 

Trabalhar a diversidade cultural na escola permite que as crianças percebam múltiplas

formas de ver e viver o mundo. Berger & Luckmann (1976) destacam que a realidade social é

construída por meio das interações entre os indivíduos, mostrando que a escola é um espaço

privilegiado  para  introduzir  experiências  que  promovam  respeito,  reconhecimento  e

valorização de diferentes identidades culturais. Isso ajuda as crianças, quando chegarem aos

livros de história que abordam de forma mais aprofundada os trágicos acontecimentos e o

racismo estruturado na nossa sociedade, a construírem um conhecimento crítico que rompa

com estruturas racistas e não perpetue o retrocesso que, há anos, as comunidades citadas no

texto vêm sofrendo.

Cavalleiro (2001) vai nos apresentar a ideia de que a socialização e a escola, logo nos

primeiros anos, têm grande influência no estruturamento de conhecimentos. Krenak (2020)

nos lembra que há uma perda muito grande no ensino ancestral, nos distanciando da natureza

e mostrando como o apagamento indígena ainda hoje traz um grande impacto não só para as

nossas crianças, mas para nós como sociedade.

Em uma das atividades em que utilizamos o multiletramento étnico-racial, abordamos 



uma comunidade indígena como tema. Foi utilizado como base o livro Aldeias, palavras e

mundos  indígenas,  da  autora  Valéria  Azevedo,  que  aborda  costumes,  ritos  e  os  tipos  de

artesanatos realizados em algumas comunidades apresentadas no livro. Uma das comunidades

analisadas  foi  a  Yanomami,  cujo  foco  era  referenciar  o  corpo,  trazendo  como  aspecto

principal para a aula os grafismos indígenas, apresentando os significados e a importância que

cada detalhe carrega para aquele povo. Especifica-se ainda que cada comunidade possui sua

própria  forma  de  se  expressar  pelo  grafismo,  que  não  necessariamente  terá  os  mesmos

significados. 

A partir  de  cada  vivência  da  comunidade,  o  grafismo poderá  assumir  outros

significados. Já que, por décadas, com a vinda dos portugueses ao Brasil, a história de cada

povo foi apagada, transformando-se em uma única narrativa. Como afirma Krenak (2020),

todos nós, ao nos distanciarmos da terra e de nossos modos de viver em comunidade, 

passamos a habitar um mesmo lugar simbólico: o da perda.

Fontes: Os autores (2025)

Além do  grafismo,  durante  a  aula  também foram abordados  aspectos  culturais

específicos dos povos Yanomami, como o uso de máscaras em ritos e formas simbólicas. 



Também destacamos que o artesanato, para cada cultura, não apenas a indígena, tem um peso

enorme e ancestral. As crianças tiveram acesso, em aulas distintas, a materiais naturais para

fazer misturas e transformá-las em tintas, aproximando-as da cultura; elas mesmas puderam

preparar esse material, conhecendo cada semente que foi utilizada naquela aula, e logo depois

a  tinta  foi  usada  por  elas.  Nesse  momento,  pintaram  grafismos  indígenas,  depois  de

compreenderem a história e reforçá-la por meio do livro Tuiupé e Maracá Mágico, mediado

por uma das bolsistas do PIBID.

Fontes: Acervo pessoal

Tivemos referências de outros livros que foram trabalhados em sala de aula, como Sou

indígena, de Cláudia A. Flor D’Maria; Bernardo sob o céu estrelado, de Vinícius Ferraz; e

Maria, a menina que gostava de ciranda, de Patricia Veloso. Todos os personagens trazem

representatividade indígena, negra ou de outras culturas.



Evaristo (2017) propõe a escrevivência, que aproxima as crianças da história e da

identidade  das  mulheres  negras,  mostrando  também  que  o  multiletramento  pode  ser

trabalhado através da oralidade,  do corpo e da expressão, dando voz e espaço a mulheres

negras nesse espaço educacional. Berger & Luckmann (1976) complementam essa visão ao

explicar  que  a  socialização  primária  introduz  o  indivíduo  na  sociedade,  indicando  a

importância  de  experiências  diversas  desde  cedo.  Paulo  Freire  (1996)  com Pedagogia  da

autonomia , em ele fala que o ensino não é apenas uma transmissão de ideias, mas cria a

possibilidade daquele aluno superar-se e ter sua própria autonomia dentro do ensino.

Em uma experiência mediada por uma pibidiana do nosso núcleo de alfabetização,

chamada  Rebeca  Azevedo,  ela  relatou  que,  em  uma  visitação  à  Caixa  Cultural  para  a

exposição sobre Lia de Itamaracá, com a nossa turma do primeiro ano, as crianças viveram 

algo incrível. Ela conta que uma das crianças disse: “Tia, que país é esse?”  mostrando

que, em grande parte, a arte atravessou a vivência delas, fazendo perceber que nosso estado,

assim como nossa cidade, está cheio de cultura. Esse tipo de momento mostra o quanto as

experiências fora da sala de aula também são potentes na formação das crianças. Quando elas

saem do espaço escolar e entram em contato com o mundo, com as cores, sons e histórias de

sua própria cidade, o aprendizado ganha outro sentido  mais vivo, mais próximo da realidade

delas.

Como afirma Freire (1989, p. 11), “[...]  a leitura do mundo precede a leitura da

palavra”, e é justamente isso que vimos acontecer ali. Antes de lerem nos livros, as crianças

estavam lendo  o  mundo,  observando,  questionando  e  sentindo.  É  bonito  perceber  que  o

encantamento delas com a arte vem acompanhado de uma curiosidade genuína, de um desejo

de entender o que está ao redor. Essas pequenas descobertas mostram o quanto a educação vai

muito além de ensinar a ler e escrever. Ela é, antes de tudo, sobre enxergar o mundo com

outros olhos, sobre aprender a perguntar, a se maravilhar, a pensar. 

Como Freire (2014) fala em Pedagogia do oprimido, “talvez seja este o sentido mais

exato da alfabetização: aprender a escrever a sua vida e como testemunha de sua história, isto

é, biografar-se, existenciar-se, historicizar-se”.  A fala daquela criança ficou marcada, porque

mostra que, muitas vezes, eles não conhecem de verdade o lugar onde vivem. E quando têm a

chance de ver algo diferente, de olhar para o próprio território com um olhar curioso, isso 



muda muita coisa. A escola, nesses momentos, se torna uma ponte entre o que eles já sabem e

tudo o que ainda podem descobrir. É nesse encontro entre o conhecimento e a experiência que

o aprendizado acontece de forma mais bonita e significativa.

Além disso,  a  escola  pública,  especialmente  nas  periferias  brasileiras,  é  um dos

principais espaços de convivência, formação e construção de identidades. Nesses territórios,

marcados por desigualdades históricas e racismo estrutural, a presença e o reconhecimento da

negritude assumem um papel  fundamental  no processo educativo.  As crianças  negras que

ingressam  na  escola  trazem  consigo  um  repertório  cultural  rico,  mas  frequentemente

silenciado por um currículo que ainda privilegia referências eurocêntricas, invisibilizando as

contribuições africanas e afro-brasileiras para a formação do país.

Cavalleiro  (2001)  alerta  que  a  ausência  de  representatividade  positiva  de  pessoas

negras no ambiente escolar impacta diretamente a autoestima e o sentimento de pertencimento

das crianças. Quando a escola não contempla essas identidades, ela acaba reforçando a lógica

da  exclusão,  naturalizando  estereótipos  e  reproduzindo  práticas  racistas,  muitas  vezes  de

forma velada.  Por  outro  lado,  quando  o  ensino  é  pautado  no  reconhecimento  das  raízes

africanas e afro-brasileiras, a alfabetização se transforma em um ato político e afetivo, uma

maneira de afirmar existências e de recontar histórias que foram apagadas.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Percebemos  que,  quando  as  crianças  têm  contato  com  histórias  e  manifestações

culturais afro-indígenas, elas ampliam seu repertório e aprendem a respeitar as diferenças. Por

isso, trabalhar a alfabetização junto com a valorização da identidade racial é tão importante

pois ajuda a formar crianças mais críticas, conscientes de sua história e da riqueza de sua

ancestralidade.

Além disso, as vivências fora do espaço da sala de aula, como a visita à exposição

sobre  Lia  de  Itamaracá,  mostraram-se  experiências  formadoras  essenciais,  pois,   ao

vivenciarem a arte e a cultura local, as crianças demonstraram encantamento e curiosidade

pelo mundo ao seu redor,  evidenciando o que Freire  (1989) descreve como a “leitura do

mundo” que antecede a leitura da palavra. Tais experiências de caráter concreto tornaram o

aprendizado mais significativo, aproximando o conhecimento escolar da realidade cotidiana

dos estudantes.



Outro achado importante diz respeito à relação entre representatividade e autoestima.

A presença de personagens negros e indígenas nas histórias infantis despertou um sentimento

de identificação nas crianças, especialmente nas negras, que demonstraram orgulho de suas

origens e de suas características físicas. Como já apontado por Cavalleiro (2001), a ausência

de  imagens  positivas  de  pessoas  negras  no  espaço  escolar  pode  gerar  sentimentos  de

inferioridade e exclusão. Assim, incluir narrativas plurais não apenas humaniza o processo

educativo, mas também contribui para o fortalecimento da subjetividade das crianças e para o

combate ao racismo estrutural desde os primeiros anos escolares.

Pode-se compreender, portanto, que as experiências vividas no âmbito do Programa

Institucional de Bolsa de Iniciação à Docência (PIBID) possibilitaram compreender como a

infância negra se constrói e é percebida dentro da escola pública. A convivência cotidiana

com as crianças revelou que a alfabetização ultrapassa o domínio das letras e sílabas, sendo

também um espaço de afirmação de identidades, memórias e pertencimentos. Refletir sobre a

negritude na infância é, portanto, repensar o papel da escola como território de resistência e

construção de narrativas outras: aquelas que rompem com o silenciamento histórico imposto

às populações negras.



REFERÊNCIAS 

BERGER, Peter L.; LUCKMANN, Thomas.  A construção social da realidade: tratado de

sociologia do conhecimento. Petrópolis: Vozes, 1976.

DE SOUZA, I.  S.;  LEITE DE SOUZA, L.  E.;  ALVES, Letícia  Thaynã de  Queiroz;  DE

SOUZA MENDES, Luís Augusto Nobre; DO VALE, Vanessa Pacífico. Do silêncio do lar ao

silêncio escolar: racismo, preconceito e discriminação na educação infantil. Revista Em Favor

de  Igualdade  Racial,  [S.  l.],  v.  1,  n.  1,  2018.  Disponível  em:

https://periodicos.ufac.br/index.php/RFIR/article/view/2000. Acesso em: 17 out. 2025.

EVARISTO, Conceição. Escrevivência – Episódio 01 da série Ecos da Palavra. Instituto de

Arte Tear, 2017. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=4EwKXpTIBhE. Acesso

em: 17 out. 2025.

FREIRE, Paulo. A importância do ato de ler: em três artigos que se completam. São Paulo:

Cortez, 1989.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 54. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2014.

FREIRE,  Paulo.  Pedagogia  da  autonomia:  saberes  necessários  à  prática  educativa.  São

Paulo: Paz e Terra, 1996.

KRENAK, Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Companhia das Letras, 2020.

OLIVEIRA, Felipe. Território negro para infâncias. 2017. Trabalho de Conclusão de Curso

(Graduação em Pedagogia) — Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2017.

Disponível  em:  https://www.ufmg.br/espacodoconhecimento/wp-content/uploads/2018/03/1-



Territ%C3%B3rio-Negro-para-Inf%C3%A2ncias-TCC-Felipe-Oliveira-revisado.pdf.  Acesso

em: 17 out. 2025.


