
HERANÇAS AFRICANAS E RESISTÊNCIA CULTURAL: UM OLHAR
HISTÓRICO SOBRE A PRESENÇA AFRICANA NO BRASIL

Heberton Vittório de Andrade Silva1

Alice Virginia Brito de Oliveira2

RESUMO
O presente relato de experiência tem como objetivo refletir sobre o projeto “Africanidades” e sua
contribuição na ruptura dos estereótipos sobre o continente africano e os povos afrodescendentes no
Brasil.  O  projeto  em questão  desenvolveu-se  no  âmbito  do  Programa  Institucional  de  Bolsas  de
Iniciação à Docência (PIBID), com alunos do 7° ano do Ensino Fundamental-Anos Finais  da rede
municipal de educação de Arapiraca-AL. O projeto teve como proposta desenvolver, em sala de aula,
o  reconhecimento  das  heranças  africanas  presentes  na  cultura,  destacando  elementos  como
religiosidade,  música,  dança,  oralidade  e  formas  de  resistência  histórica.  A metodologia  utilizada
envolveu uma sequência didática de aulas dialogadas, leitura em grupo e rodas de conversa sobre três
livros da coleção “Africanidades” (2010) de Antônio Jonas Dias Filho e Márcia Ferreira. Ao longo do
projeto  discutiu-se  com os  alunos  sobre  os  elementos  culturais  africanos  presentes  na  sociedade
brasileira, através da arte, da língua, das brincadeiras e jogos, tendo como finalidade desconstruir a
visão estereotipada e pejorativa associada ao continente africano. Portanto, conclui-se que a realização
do  projeto  “Africanidades”  proporcionou  aos  estudantes  a  oportunidade  de  ampliar  seus
conhecimentos  sobre  a  diversidade  e  cultura  africana,  mostrando  sua  importância  e  os  saberes
ancestrais, o que contribuiu para fortalecer o respeito à diversidade étnico-racial e para promover uma
educação mais crítica e inclusiva.

Palavras-chave: PIBID, Ensino de História, Cultura Afro-Brasileira.

Introdução 

A história do Brasil, ao longo de 300 anos, foi marcada pela dominação e exploração

de pessoas vindas do continente africano, por meio do comércio ou do tráfico transatlântico.

Conjuntura que consolidou um sistema de exclusão e discriminação pela cor da pele, bem

como a esteriotipização cultural desses povos escravizados. A assinatura da Lei Áurea (1888)

e a Proclamação da República (1889), parecia por fim a esse sistema opressor e desigual;

entretanto   as  marcas  de  um  passado  escravagista  permaneceram,  adaptando-se  ao  novo

sistema político e perpertuando práticas discriminatórias, através do fomento dos estereótipos

associados ao continente africano e à população afrodescendente no Brasil.

1 Aluno do Curso de Licenciatura em História pela Universidade Estadual de Alagoas (UNEAL). 
heberton.silva.2022@alunos.uneal.edu.br 
2 Professora do curso de Licenciatura em História na Universidade Estadual de Alagoas (UNEAL) e 
Ordenadora do Programa Institucional de Bolsas de Iniciação à Docência (PIBID) 
aliceoliveira@uneal.edu.br 

mailto:aliceoliveira@uneal.edu.br
mailto:heberton.silva.2022@alunos.uneal.edu.br


Logo,  torna-se  evidente  a  importância  de  debater  e  desconstruir  as  imagens

estereotipadas sobre o continente africano e sobre os afrodescendentes no contexto escolar.

Tendo isso em vista,  o  presente relato  de experiência  tem como objetivo  refletir  sobre o

projeto  “Africanidades”,  desenvolvido  no âmbito  do  Programa Institucional  de  Bolsas  de

Iniciação  à  Docência  (PIBID)  e  sua  contribuição  na  ruptura  dos  estereótipos  sobre  o

continente africano e os povos afrodescendentes no Brasil. A metodologia utilizada envolveu

uma sequência didática de aulas dialogadas, leitura em grupo e rodas de conversa sobre três

livros da coleção Africanidades (2010) de Antônio Jonas Dias Filho e Márcia Ferreira. Assim,

conclui-se  que  a  realização  do  projeto  “Africanidades”  contribuiu  grandemente  para  a

ampliação  dos  conhecimentos  sobre  a  diversidade  e  cultura  africana  entre  os  alunos,

proporcionando um momento de debate sobre história, respeito e diversidade. 

O referencial teórico que fundamenta a discussão está ancorado na Lei 10.639/2003,

que estabelece a obrigatoriedade do ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana

como meio  de  valorização  da  diversidade  cultural  e  combate  ao  racismo.  Esse  princípio

dialoga com o artigo de Bessa e Rocha (2018), que evidencia a resistência cultural do povo

negro  e  sua  contribuição  decisiva  para  a  identidade  nacional,  bem como com a  coleção

Africanidades,  de Dias Filho e Ferreira,  que busca desconstruir estereótipos e fortalecer  a

identidade negra no espaço escolar. Além disso, a proposta articula-se com a obra Pedagogia

do Oprimido de  Freire  (1994),  que defende  uma educação crítica,  capaz  de  romper  com

práticas tradicionais excludentes e promover a conscientização dos sujeitos, reconhecendo-os

como protagonistas de sua própria história.

Metodologia 

A metodologia deste relato fundamenta-se na descrição e análise do projeto escolar

“Africanidades”, desenvolvido no contexto do PIIBID.  O projeto foi realizado através de uma

sequência didática de 05 (cinco) aulas, partindo de uma exposição dialogada sobre a temática

(01 aula), seguidas por leitura e discussão dos textos sobre Africanidades que tratavam do

assunto (03 aulas), finalizando com a cuminância (01 aula), em que os alunos expuseram as

discuções de forma interativa. 

A atividade foi direcionada aos alunos do 7° ano do Ensino Funtamental- Anos Finais

da rede municipal de educação de Arapiraca-Al. Em específico,  a turma do 7° ano “C” e

serviu como instrumento avaliativo  do capítulo: “Povos e Culturas Africanas”, presente no

livro didático. Participaram no projeto tanto a professora-supervisora como os bolsistas. 

Os  textos  trabalhados  ao  longo  do  projeto  faz  parte  da  coleção  Africanidades de

autoria de Antônio Jonas Dias Filho e Márcia Ferreira. Dessa coleção foram selecionados três



livros  infantis: “Africanidades e Artes”, que ressaltam artistas negros na música e no áudio-

visial; “Africanidades: jogos, brincadeiras e cantigas”, que evidenciaram práticas culturais de

entreterimento juvenil de origem africana e “Africanidades e Atualidades”, que exploram a

questão da identidade negra e sua representatividade na sociedade contempôranea. Em linhas

gerais,  os  textos  buscam  dismestificar  o  imaginário  em  torno  da  cultura  africana,

evidenciando sua importância e sua presença no cotidiano. 

Resultados e discussões 

O projeto escolar “Africanidades” foi desenvolvido em 03 (três) etapas. Primeiramente

a professora-supervisora fez uma exposição dialogada com os alunos sobre cultura africana.

Em seguida,  foram  divididos  grupos  de  leitura  e  discussão  dos  textos  infantis,  entre  os

bolsistas. Finalizando com a cuminância do projeto ao final do bimestre. A turma em que o

projeto foi realizado é composta majoritariamente por meninos, com defasagem em leitura e

escrita,  e  que  apresentavam  “brincadeiras”  e  falas  de  punho  racista,  mesmo  muitos  dos

estudantes sendo negros. 

Ao longo da exposição dialogada realizada pela professora-supervisora, os alunos do

7° ano reforçaram uma visão esteriotipada sobre o continente africano, trazendo como cenário

a miséria e o atraso cultural dos povos africanos. Além disso, reduziram a relação entre Brasil

com a África ao processo de escravização, sem estabelecer elos culturais entre as regiões.

Dessa forma, os alunos acabam por perpertuar um racismo estrutural, que entende as pessoas

negras como inferiores, assim como seus elementos culturais. 

Na  segunda  etapa  do  projeto,  orientada  pelos  bolsistas,  contou  com  a  leitura  e

discussão de textos da coleção Africanidades. Os alunos do 7° ano “C” foram divididos em

três grupos: o grupo da professora-supervisora, que trabalhou com o texto “Africanidades e

Atualidades”; o segundo grupo era dos bolsistas  Leandro e Dayslan abordando a questão

artistica com o texto “Africanidades e Artes” e o último grupo dos bolsistas Heberton e Sarah

discutindo o texto “Africanidades: jogos, brincadeiras e cantigas”.

Além disso, os alunos elaboraram e ensaiaram a apresentação para a cuminância. Em

especial, o grupo sobre jogos e brincadeiras realizaram a prática dos jogos presente no texto,

além  de  confeccionar  instrumentos  musicais  que  acompanham  as  cantigas.  Entre  as

brincadeiras que chamou mais atenção dos alunos, destaca-se “Barra-Manteiga”  e “Capitão

do Mato”. No jogo Barra-Manteiga, os jogadores são organizados em fileiras, uma de frente

para outra,  formando dois grupos,  cada grupo posiciona-se atrás de uma linha que possuí

aproximadamente 15 m de distância entre si, além disso os jogadores deve está com a palma

da mão estendida; o objetivo do jogo é bater na palma da mão de um dos adversários e correr



para atrás da linha do seu grupo sem ser alcançado. O segundo jogo Capitão do Mato, resgata

personagens do período escravocrata, visto que os jogadores são divididos em dois grupos:

capitães  e  escravos,  sendo o objetivo  da brincadeira  é  captura  e  prisão dos  escravos que

fugiram;  ao  longo  do tempo  a  brincadeira  se  popularizou  recebendo  outros  nomes  como

“Mocinhos  e  Bandidos”  ou,  a  mais  conhecida,  “Polícia  e  Ladrão”.  Consequentemente,  a

aproximação com os alunos durante as brincadeiras proporcionou um momento enriquecedor

no processo de ensino-aprendizagem e formação docente.   

Por  fim,  na  última  aula,  prevista  na  sequência  didática,  ocorreu  a  cuminância  do

projeto em sala de aula. Nesse momento, os grupos apresentaram a discussão de seus textos e

realizaram reflexões  com base  em nossa  realidade  histórico-cultural.  No  mais,  os  alunos

debateram entre  eles  mesmo a  maneira  como vemos  a  cultura  africana  e  importância  de

conhecer mais sobre esse continente.  

É  importante  ressaltar  o  envolvimento  dos  alunos  no projeto.  De início  os  alunos

demonstraram  certa  resistência,  pois  a  temática  não  despertava  tanto  interesse,  além  de

envolver a prática da leitura que caracterizava uma defasagem da turma. Contudo, à medida

que  as  atividades  foram  acontecendo  e  eles  passaram  a  participar  de  forma  mais  ativa,

perceberam a relevância do tema e a importância de sua contribuição. Com o tempo, o grupo

se  envolveu  de  maneira  significativa,  mostrando  entusiasmo,  criatividade  e  colaboração,

transformando uma experiência que parecia pouco atrativa em um momento de aprendizado

coletivo e de engajamento verdadeiro.

Haja  vista  o  desenvolvimento  do  projeto  “Africanidades”,  compreende-se  a

importância  do  debate  sobre  cultura  afro  em  sala  de  aula,  uma  vez  que  o  preconceito

enraizado  em  nossa  sociedade  vem,  por  muitas  vezes,  pela  falta  de  conhecimento  ou

resistência em reconhecer o valor dos povos negros e seus descendentes na formação de nossa

cultura.  Assim, percebe-se a contribuição do projeto em três aspectos principais, sendo eles: a

ampliação  do  conhecimento  dos  alunos  sobre  a  cultura  africana;  o  reconhecimento  dos

elementos culturais e de resistência negra; e o desenvolvimento do respeito à diversidades

étnico-racial. Logo, a discussão a seguir é construída à luz do referencial teórico apresentado

anteriormente, buscando evidenciar as convergências teóricas e práticas no desenvolvimento

do projeto. 

Segundo as Diretrizes Curriculares, “o ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e

Africana é uma decisão política, com fortes repercussões pedagógicas” (Brasil, 2004, p. 17).

Nesse contexto, percebe-se que o debate sobre a cultura africana em sala de aula não diz

respeito apenas a inclusão desses sujeitos no currículo escolar,  mas sua inclusão enquanto



sujeito histórico. Assim, visibilizar as personalidades negras, suas músicas ou estilos em sala

de  aula  é  permitir  que  os  alunos  negros  construam sua  identidade  distante  de  um olhar

eurocêntrico e que os demais alunos cresçam livres de discursos estereotipados da cultura

africana e dos povos afrodescendentes. 

Nesse âmbito, evidencia-se a importância das africanidades no espaço escolar como

uma forma de reconstruir a própria narrativa da história brasileira. Ao incluir no currículo o

protagonismo dos povos africanos e  afrodescendentes,  rompe-se com visões  distorcidas  e

racistas que, por séculos, invisibilizaram suas contribuições. Essa abordagem possibilita não

apenas valorizar práticas culturais, saberes e modos de vida trazidos da África, mas também

promover uma educação crítica, que reconhece a diversidade como elemento constitutivo da

identidade  nacional.  Assim,  o  trabalho  pedagógico  com africanidades  assume um caráter

político e formativo, ao combater preconceitos e resgatar a memória histórica de resistência e

criação cultural do povo negro. Como aponta Basso e Rocha (2018, p.03):
Trabalhar com Africanidades na escola significa construir um novo

olhar  sobre  a  história  nacional  e  regional/local,  ressaltando  a

contribuição dos povos africanos e afrodescendentes na construção

da nação brasileira e desmistificar visões equivocadas sobre o negro

e o continente africano que por tantos séculos foram reforçadas por

pensamentos racistas e preconceituosos.

Em consonancia, Antônio Jonas Dias Filho e Márcia Ferreira (2010) em sua coleção

refletem justamente sobre os novos desafios enfrentados pelos afrodescententes. Conhecer os

movimentos de lutas no período da escravidão é importante, mas não podemos reduzir a luta

dos  povos  negros  a  esse  periodo,  pois  o  lugar  ocupado  pelas  pessoas  negras  ainda  é

questionado e precisa ser reinvidicado constantemente.  Assim, as práticas culturais (música,

dança, a religiosidade, a culinária e a oralidade) deixam de ser apenas representações culturais

e passam a ser  instrumentos e espaços de resistência frente ao racismo e à marginalização

social perpetuada em nossa sociedade. 

Diante  disso,  apresentar  aos  alunos  esses  elementos,  transmitidos  de  geração  em

geração, é manter viva a identidade coletiva, demonstrando que a resistência não se limitou às

revoltas  e  movimentos  políticos,  mas  também  se  manifestou  no  cotidiano,  por  meio  da

preservação de símbolos, valores e práticas culturais que continuam a afirmar a presença e a

contribuição negra na formação da sociedade brasileira.  Ao reconhecer  tal  perspectiva,  os

estudantes, ampliam sua compreensão sobre a formação social e cultural do país, rompendo

com estereótipos e preconceitos que ainda são persistentes. Além disso, esse conhecimento

fortalece  o  respeito  às  diferenças,  promove  a  inclusão  e  possibilita  que  os  alunos  se



reconheçam como sujeitos  históricos,  compreendendo  que  a  resistência  negra  não apenas

preservou tradições, mas também foi essencial para a luta por direitos e para a consolidação

da cidadania no contexto brasileiro.

Entretanto, segundo Freire (1994) a libertação é um parto doloroso, uma vez que exige

uma busca radical e transformadora da realidade,  por parte do ser humano. A perspectiva

apresentada  pelo  educador,  faz-se  pensar  que  a  consolidação  de  ensino  para  as  relações

étnico-racial, não é tarefa fácil, visto que trabalhar com as africanidades no espaço escolar

implica enfrentar um processo de transformação social que exige esforço coletivo e ruptura

com práticas históricas de silenciamento. Contudo, ao resgatar a contribuição do povo negro e

questionar  as visões  racistas  enraizadas,  a  educação passa a  cumprir  um papel  libertador,

promovendo  a  consciência  crítica  e  possibilitando  que  os  sujeitos  se  reconheçam  como

protagonistas de sua própria história. Tal movimento não é simples nem imediato, mas uma

construção a passos lentos que demanda coragem para desconstruir preconceitos e edificar

novas  formas  de  convivência  baseadas  no  respeito,  na  igualdade  e  na  valorização  da

diversidade cultural. 

Considerações finais 

O  relato  de  experiência  exposto,  demostra  a  importância  da  reflexão  sobre  as

africanidades na sala de aula,  sendo um caminho indispensável para a construção de uma

prática pedagógica comprometida com a formação crítica dos alunos e a transformação social.

Assim, ao trazer para o espaço escolar a diversidade das culturas africanas e afro-brasileiras

através  de  elementos  da  realidade,  cria-se  a  possibilidade  de  desconstruir  visões

estigmatizadas  e  reducionistas,  historicamente  disseminadas  por  meio  de  uma perspectiva

eurocêntrica  que  marginalizou  o  continente  africano  e  sua  diáspora.  Nesse  sentido,  a

abordagem das africanidades não pode ser tratada como um conteúdo periférico ou pontual,

mas  sim  como  eixo  estruturante  de  um  currículo  que  valorize  a  pluralidade  cultural  e

reconheça  as  contribuições  dos  povos  africanos  e  afrodescendentes  na  constituição  da

sociedade brasileira.

A  escola,  enquanto  instituição  social,  desempenha  papel  central  na  produção  e

reprodução de saberes.  Quando limita  a  África  a  imagens  cristalizadas  de  fome,  miséria,

guerras  e  escravidão,  contribui  para  a  manutenção  de  estereótipos  que  desumanizam  e

inferiorizam  milhões  de  pessoas.  Ao  contrário,  quando  promove  o  debate  crítico  das

africanidades, abre espaço para que os alunos compreendam a África em sua complexidade:

como berço da humanidade, lugar de civilizações milenares, de riqueza cultural, linguística,



científica e artística, que foram e continuam sendo fundamentais para a construção do mundo.

Tal mudança de perspectiva rompe com a lógica colonizadora de conhecimento e possibilita o

reconhecimento historiográfico da África. 

Além  disso,  a  inserção  das  africanidades  no  cotidiano  escolar  favorece  o

fortalecimento  da  identidade  de  estudantes  negros,  frequentemente  expostos  ao  racismo

estrutural  e  institucional.  Ao  reconhecer-se  em  narrativas  positivas  e  plurais  sobre  o

continente  africano,  o  aluno  negro  encontra  referências  de  pertencimento,  autoestima  e

valorização cultural, rompendo com a visão única e negativa que, por muito tempo, marcou

sua representação nos livros didáticos e discursos pedagógicos. Da mesma forma, os demais

estudantes são convidados a revisar suas concepções e a desenvolver atitudes de respeito e

empatia,  fundamentais  para  a  convivência  democrática  em  uma  sociedade  marcada  pela

diversidade.

Ademais,  trabalhar  com  africanidades  contribui  para a  revisão da própria  história

ensinada  na  escola.  A  história  tradicional,  muitas  vezes  centrada  em  “grandes  feitos”

europeus,  invisibilizou  as  experiências  de  resistência,  luta  e  produção  cultural  dos  povos

africanos  e  de  seus  descendentes.  Discutir  quilombos,  religiosidades  de  matriz  africana,

manifestações culturais como o samba e a capoeira, além de práticas sociais contemporâneas,

significa resgatar uma história silenciada, oferecendo aos alunos uma visão mais ampla e justa

do passado e do presente. Assim, rompe-se com a ideia de uma África estática, sem história, e

reconhece o protagonismo de sujeitos historicamente marginalizados.

Nesse contexto,  cabe  destacar  que a  superação de estereótipos  não se restringe ao

ambiente escolar, mas nele encontra um espaço privilegiado de ação. A sala de aula, como

microcosmo da sociedade, reflete tensões, preconceitos e desigualdades, mas também pode se

tornar  um  lugar  de  resistência  e  mudança.  Quando  o  professor  propõe  o  debate  das

africanidades de forma crítica e consistente, planta sementes que ultrapassam os muros da

escola, alcançando famílias, comunidades e a sociedade como um todo.

Portanto, a conclusão que se impõe sobre o projeto realizado com os alunos do 7° ano

é a de que a inserção das africanidades no espaço escolar não é apenas uma exigência legal ou

curricular, mas uma necessidade histórica e ética. É um compromisso com a formação integral

dos estudantes e com a construção de uma sociedade mais justa, plural e democrática. Ao

romper com os estereótipos sobre a África,  ampliando os conhecimentos sobre a África em

relação  a  sua  diversidade,  cultura  e  saberes  ancestrais,  a  escola  abre  caminho  para  uma



educação mais crítica e inclusiva,  ou seja,  a construção de novas narrativas,  nas quais os

sujeitos afrodescendentes são reconhecidos em sua dignidade, história e cultura.

Diante  disso,  falar  de  africanidades  em  sala  de  aula  é  falar  de  humanidade.  É

reconhecer  que  o  passado  e  o  presente  africano  fazem parte  da  nossa  própria  história  e

identidade. É propor uma educação que não se limite a reproduzir conhecimentos, mas que

liberte, que provoque reflexão, que desestabilize certezas e que promova, acima de tudo, a

esperança de um futuro em que o respeito, à diversidade e o combate ao racismo não sejam

apenas ideais, mas práticas efetivas no cotidiano escolar e social.

Referência 

BESSA, Carine dos Santos; ROCHA, Alexandre dos Santos. Africanidades no Brasil: 

história e contribuição do povo negro para a formação cultural do nosso país. Revista do 

Instituto de Políticas Públicas de Marília, Marília, v. 4, n. 2, p. 33-44, jul./dez. 2018.

BOULOS JÚNIOR, Alfredo. História, Sociedade & Cidadania - 7º ano. FTD, 2022.

BRASIL. Ministério da Educação. Conselho Nacional de Educação. Diretrizes Curriculares 

Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e 

Cultura Afro-Brasileira e Africana. Brasília: MEC, 2004.

DIAS FILHO, Antônio Jonas; FERREIRA, Márcia Horana de Andrade (orgs.). 

Africanidades e Atualidades. Ciranda Cultural, 2010.(Coleção Africanidades)

DIAS FILHO, Antônio Jonas; FERREIRA, Márcia Horana de Andrade (orgs.). 

Africanidades Artes. Ciranda Cultural, 2010. (Coleção Africanidades)

DIAS FILHO, Antônio Jonas; FERREIRA, Márcia Horana de Andrade (orgs.). 

Africanidades: Jogos, Cantigas e Brincadeiras. Ciranda Cultural, 2010. (Coleção 

Africanidades)

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 23° reimpressão. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1994.


