
PEDAGOGIA DA PRESENÇA: UMA ANÁLISE REFLEXIVA DE UM
CORPO MARGINALIZADO QUE ENSINA E TRANSGRIDE

Jéssica Thaís Clementino Gurgel 1

Joseane Abílio de Sousa Ferreira 2

 

Resumo

Pensar uma pedagogia que faça refletir sobre o corpo marginalizado dentro do contexto educacional e
sua dinâmica, é urgente para aqueles que fazem a educação. Nossos bancos escolares, cada dia mais,
tem sido diversos e plurais. Por isso, nós que fazemos a educação acontecer, não podemos deixar de
debater como a escola tem acolhido e abrigado as diferenças no contexto educacional. Cientes que
debate  é  desafiador,  mas  necessário,  propomos  uma  reflexão  sobre  a  presença  dos  corpos,  sua
existência dentro do ensino e das práticas de aprendizagem, e, sobretudo, como esse sistema pensa o
nosso corpo e as realidades diversas que produzem conhecimento, negando a presença de um corpo
marginalizado. Para tanto, discutiremos essa temática a luz de debates de autores como: Nascimento
(2021); Ribeiro (2019); AKOTIRENE (2019), entre outros, nos possibilitará ampliar nossos diálogos
acerca dessas inquietações e colocações sobre o tema. Assim, partimos de uma análise reflexiva e
autobiográfica de como vejo essas inquietações, com base no meu processo formativo e na minha
inserção em sala de aula. A docência é esse mar imensurável de inquietações do fazer e do pensar
pedagógicos e, mais do que isso, da minha constituição enquanto professora, que não pode existir
mutuamente separada das minhas identidades. A escola não permite que o sujeito exista na sala de
aula  com  suas  identidades.  Desse  modo,  entendemos  que  trazer  para  os  debates  esse  sistema
educacional falho, que não dá conta de reparar o trituramento de nossas vivências e identidades, é dar
visibilidade aos sujeitos que historicamente são marginalizados, por esta mesma sociedade, que forma
e educa a muitos,  por meio da escola.  A escola nos padroniza e nos aprisiona em uma realidade
paralela de uma existência criada pelo outro e acaba sendo uma retratação simbólica de outro sujeito
que nada diz sobre as particularidades e singularidades de cada pessoa.

PALAVRAS-CHAVE: Identidade; Corpo marginalizado; Presença; 

INTRODUÇÃO

A pedagogia  da presença busca  analisar  como a  presença  desses  corpos é  um ato

político e principalmente quando reafirmamos nossas existências  e identidades  e,  ao fazer

isso, 

1Aluna da Universidade do Estado do Rio Grande do Norte - UERN no Campus Avançado de Patu - CAP, do
curso de Pedagogia do Departamento de Educação, jessica20230009757@alu.uern.br.  ;
2 Professora da Universidade do Estado do Rio Grande do Norte - UERN no Campus Avançado de Patu - CAP,
do curso de Pedagogia do Departamento de Educação, joseaneabilio@uern.br;

mailto:joseaneabilio@uern.br
mailto:jessica20230009757@alu.uern.br


acabamos por minar a fábrica de padronização do sujeito que denominamos de escola. Por

isso, estamos sempre em uma linearidade falsa de existência, onde o sistema cria essas falsas 

existências  para  que  cada  um se  padronize  a  esse  conceito  falso,  que  vela  pelas

terminologias de inclusão e diversidade, as quais soam, em nossos ouvidos, como uma utopia,

mas que de forma sutil acabam se instalando na nossa construção identitária. É dessa maneira

que  a  escola  é  pensada,  pensada  para  que  nos  enquadremos  em um conceito  padrão  de

indivíduo e não questionemos os nossos corpos nem o sistema ao qual não escapamos.

O debate da neutralidade é o conceito norteador da escola existente atualmente, pois

pedem aos docentes essa neutralidade de existência  e de opinião.  Esses discursos com os

quais a escola tenta me moldar não permitem que eu veja as complexidades presentes nas

relações  em  sala  de  aula  e  no  meu  fazer  pedagógico.  Quando  não  se  discute  raça,  eu

compactuo com o racismo. Quando não se fala em gênero, as violências de gênero ganham

força. E isso vale para todas as opressões, pois o afastamento desses dispositivos nos conduz a

outros tipos de alienamento. Acabo sofrendo violências sem saber, muitas vezes, a origem

dessas opressões.

Dessa maneira, a partir da docência e do curso de Pedagogia, adquiri uma bagagem

discursiva e reflexiva sobre como vejo esse campo tão diverso que é o ensinar e a sala de aula

como um mundo  de  possibilidades  para  pesquisar  minha  existência  enquanto  professora.

Compreendo como minhas identidades marginalizadas dialogam com a sala de aula, e posso

afirmar que minha identidade é, também, um campo de conhecimento que ensina e transgride.

Este artigo me levará a refletir sobre essa dimensão profunda que é a educação.

Sendo assim, nesse meu processo de formação inicial, destaco o PIBID e o primeiro

estágio de Pedagogia, realizado na Educação Infantil, como fontes de análise dessas questões

e de como observo as inquietações sobre como os corpos marginalizados são vistos nesses

âmbitos da educação básica. O ponto de partida se deu no estágio na Educação Infantil, no

nível  IV, e  no 5º ano do Ensino Fundamental,  realizado por meio do PIBID - Programa

Institucional de Bolsa de Iniciação à Docência. São realidades distintas, mas que oferecem um

suporte  discursivo  diante  de  contextos  diferentes,  tornando  este  trabalho  ainda  mais

enriquecedor.

Vamos, então, analisar essas realidades,  contextos e corpos, buscando compreender

como posso contribuir para uma pedagogia que respeite nossos corpos e nossas parecenças.



Meu corpo marginalizado propõe uma nova forma de reinterpretar o meu posicionamento e as

minhas  vivências,  e  isso  se  transforma  em  uma  prática  necessária  de  reconhecimento  e

empoderamento.  Precisamos perceber que nossa prática pedagógica influencia os corpos e

que esses corpos, por sua vez, também ensinam.

Logo, minha análise autobiográfica das vivências será sustentada e correlacionada com

alguns autores que discutem uma educação libertadora e que partem de suas realidades, como

Paulo  Freire,  bem como autoras  que  tratam de interseccionalidade  e  gênero,  como Carla

Akotirene e Letícia Carolina Nascimento. O conceito de lugar de fala, como discutido por

Djamila Ribeiro, é central para essa reflexão, pois parte do entendimento de que é preciso

considerar as experiências  concretas  de sujeitos historicamente silenciados.  É fundamental

que  esse  espaço  de  fala  seja  garantido,  não  sendo  tomado  por  quem  não  vivencia  tais

experiências, e reforçando, a escola como ferramenta para neutralizar essas vozes. No entanto,

esse lugar de fala precisa ser discutido, especialmente ao abordar questões de racialidade e

uma educação que transgrida, como propõe Bell Hooks. Esses autores e autoras são o ponto

de partida para uma discussão complexa sobre a compreensão desse corpo e dessa presença na

pedagogia e nos contextos educacionais.

PEDAGOGIA DA NEUTRALIDADE E PEDAGOGIA DA PRESENÇA

A discussão que propõe esse tópico é pensar dois fatores opostos que se configuram

como elementos discursivos e analíticos para refletir o contexto educacional, que é a sala de

aula como um campo que se constitui de um pensamento de dominância. É esse terreno de

disputa de poder, pois esse aparato é uma fonte de reprodução de uma cultura. O corpo, dentro

dessas realidades, pode construir significados legítimos de si, mas também pode se manter

numa neutralidade  que  lhe monta  uma realidade  utópica.  O ensino pode ser  um fator  de

dissipação e empoderamento, mas também um assassino e um alienador de nossas essências.

Essas ramificações e questionamentos de um ensino devem ser pensados e problematizados.

Escrever e fazer com que outros se observem, nessas narrativas, essas obstruções e rachaduras

do nosso ensino mostra que a perfeição, aos olhos daqueles que não consideram o corpo, é

uma verdadeira ironia. Não podemos manter esse modelo que diz ser essencial e que deu

certo, mas está longe de ser o que precisamos. E isso tem que ser reavaliado.

Quando me proponho a perceber minha presença dentro dessas realidades, analiso o

quanto meu corpo carrega fatores de oposição e relevância. O ensino dito neutro sobre o qual

me debruço atentamente revela-se, na vivência cotidiana,  como uma forma de alienação e



adestramento das subjetividades. Essa pretensa neutralidade se configura como uma negação

das individualidades. A escola opera, assim, o apagamento de nossas singularidades.

O  ensino  neutro  não  reconhece  as  histórias  e  os  corpos  como  legítimos  e  reais;

transforma-os  em  espectros  borrados.  Nesse  processo,  constrói  identidades  falsas,

incompatíveis com nossa essência. Por isso, sinto-me deslocada em sala de aula, como se meu

corpo não se  encaixasse  no  processo  de  conhecimento  e  construção  identitária.  A escola

nivela a todos sob uma única cultura e subjetividade.

Ao  excluir  da  prática  pedagógica  a  construção  das  subjetividades  e  seus

entendimentos,  esse modelo  apaga histórias  ou  as  considera  falsas.  Ser  "neutro"  é,  nesse

contexto, adotar uma posição supostamente imparcial, mas que serve para manter o sistema

dominante.  Essa  neutralidade  cria  uma  ilusão  de  igualdade,  quando,  na  verdade,  é  uma

suavização  disfarçada  de  sequestro  daquilo  que  não  é  considerado  necessário  para  o

funcionamento do mundo esquematizado que a escola reforça.

E um corpo marginalizado, como o de uma travesti, dentro desse espaço, dentro desse

modelo  neutro,  é  uma  afronta  a  esse  adestramento  da  pedagogia  da  neutralidade  que

neutraliza aquilo que não lhe serve ou que representa uma ameaça ao seu modelo de ensino e

de sujeito. A neutralidade é essa didática conservadora que realiza uma verdadeira lavagem

cerebral dos sujeitos.  A formação de professores é uma crítica que deve ser pensada para

quebrar essa esquematização. A escola nos rouba o poder de decisão; ela se alimenta de nossa

prática para introduzir, de forma minuciosa, identidades vigilantes e reguladoras dos corpos

que fogem da norma de uma ideologia dominante.

Por um lado, com mulheres transexuais e travestis, podemos ter tido uma
infância  roubada-  ao  menos  muitas  de  nós,  já  que  nossas  realidades  são
diversas.  A  vigilância  binária  do  gênero  produz  violências  constantes,
tratando de impedir  que criança trans* femininas têm uma infância livre,
dado  a  um  sentimento  de  não  pertencimento  ao  domínio  socialmente
estabelecido  como  masculino  -  ou  feminino,  no  caso  das  infâncias
trans* masculinas. (Nascimento, 2021, p.18).

A autora  reflete  como essa  vigilância  binária  está  sempre  no  papel  de  regular  as

singularidades dos sujeitos, e como aqueles que fogem da norma sofrem com as violências

produzidas  por  esse  binarismo.  Ter  consciência  de  que,  enquanto  professoras,  nos  são

atribuídos esses papéis, é compreender que isso faz parte de uma alienação presente em nossa

formação. Acabamos por nos tornar marionetes que reproduzem desigualdades, pois falhamos

ao nos tornar mais uma peça de um jogo que o sistema utiliza para seus próprios propósitos.



As  deficiências  formativas  nos  impedem  de  enxergar  adiante,  impedem-nos  de

perceber  as  violências  que  são  produzidas  desde  o  chão  da  escola  e  é  lá  que  começa  a

modulação  de uma identidade  coletiva  e  universal,  pensada  para  sustentar  uma ideologia

hegemônica. As universidades abrem fronteiras para o entendimento crítico e para pensar as

complexidades da educação, que vão além de refletir apenas sobre conteúdo ou os processos

de  ensino  e  aprendizagem.  É  necessário  compreender  que  as  desigualdades  não  são

produzidas de forma distante, mas em sua própria contextualidade aquela que vivenciamos

todos os dias, desde o momento em que nos inserimos enquanto cidadãos.

A escola  deve  ser  vista  como  uma produtora  de  desigualdades  sociais.  Tanto  ela

quanto a universidade estão atreladas à lógica da neutralidade seja na presença (ou ausência)

de determinados corpos em sala de aula, seja no currículo ou nos conhecimentos legitimados.

Há  um afastamento  contínuo  das  presenças  marginalizadas  em todos  esses  aspectos,  em

virtude da permanência da chamada pedagogia da neutralidade.

A presença tem que ser pensada para combater esse pensamento neutro. Por isso, a

pedagogia  da  presença  é  um  pensamento  que  caminha  em  oposição  à  pedagogia  da

neutralidade, pois dá ênfase a como a presença desse corpo é algo educativo e didático, visível

como ruptura desse pensamento que sequestra as individualidades.

A presença, sendo esse processo analítico dentro do espaço que ocupa, torna-se um

campo de pensamento que vai de dentro para fora, do individual  para o coletivo.  Porque,

quando  se  pensa  na  presença  individual  que  se  instala  naquele  setor,  ela  provoca  algo

intencional em quem está ao redor, ou seja, no coletivo, no "de fora".

Mas  esse  impacto  depende  de  como  se  propõe  essa  presença.  Deve  haver  uma

intencionalidade em cada proposta, porque a intencionalidade planeja gerar impactos. Tudo

que ocupa um espaço deve ter um motivo. Se eu faço um gesto ou estou em um lugar, algo de

intencional deve estar sendo proposto.

Sayão  (2006)  destaca  que,  no  trabalho  pedagógico,  é  fundamental  que  haja

intencionalidade educativa em todas as ações do docente. E, ao reforçar meu pensamento com

a ideia colocada pela autora sobre o propósito intencional de se pensar o trabalho pedagógico,

isso  me  leva  a  refletir:  um corpo  secundarizado  pelo  sistema  pode  ser,  justamente,  esse

trabalho intencional que provoca as inquietações esquecidas ou inviabilizadas, mas que têm o

potencial de desatar os laços impostos por um modelo de ensino protagonizado pelas elites.

As presenças possibilitam ao mundo educacional repensar seu ensino. Os "espaços de

presença"  devem  ser  compreendidos  como  acesso  ao  empoderamento,  ou  seja,  um

empoderamento que se revela na própria presença que a escola rejeita, mas que pode e deve



ser  vista  como material  didático  para  compreender  as  singularidades  que  o sistema tenta

apagar.

Isso leva a  refletir  sobre  a  presença  não apenas  como algo material,  mas  como a

própria  materialidade  que  possibilita  pensar  as  subjetividades  que  são  constantemente

borradas e reescritas. Essa presença pode ser vista como uma forma de desobediência àquilo

que  é  considerado  o  modelo  único  e  real.  Trata-se  da  possibilidade  de  uma  existência

legítima, capaz de construir e produzir suas próprias identidades a partir do seu interior, e não

de algo externo que impõe uma identidade falsa, alheia aos seus interesses.

Se pensarmos  a  presença  como uma materialidade  didática,  ela  pode reescrever  o

modo de  ensinar,  reconhecendo  que  somos  produtoras  de  nossas  subjetividades.  A partir

disso, podemos nos afirmar como sujeitos legítimos, e não como desvios ou anormalidades

diante do que se considera “normal”.

Letícia  Nascimento  (2021) aponta  que não existe  um gênero  natural:  somos todos

artificiais, pois somos construções discursivas de práticas sociais. Esse entendimento precisa

estar presente em nossa prática como professoras, recusando a imposição de uma única forma

de conceber os sujeitos como peças moldáveis aos interesses normativos e reconhecendo-os

como lugares de pensamento e construção baseados em seus próprios desejos.

Sendo  assim,  essas  concepções  visam  ampliar  a  discussão  sobre  como  pensar  a

dinâmica  do  nosso  ensino  e  como  isso  pode  oferecer  sustentação  teórica  para

compreendermos, de forma mais linear e crítica, como os nossos corpos marginalizados são

representados  dentro  dessas  perspectivas.  Trata-se  de  um diálogo  que,  ao  mesmo tempo,

conversa  com  os  modelos  existentes  e  os  subverte,  propondo  novas  possibilidades  de

existência e reconhecimento.

PEDAGOGIA  DA  NEUTRALIDADE  COMO  PRODUTORA  DE  ANTAGONISMO

AOS CORPOS.

Dessa  maneira,  refletir  sobre  a  neutralidade  no  contexto  educacional  implica

compreender como se constrói a presença dentro desse cenário. A chamada "pedagogia da

neutralidade"  atua  como  uma  ferramenta  que  molda  o  mundo  conforme  suas  próprias

exigências, apagando diferenças e naturalizando hierarquias. Assim, torna-se necessário traçar

uma análise crítica sobre como a tecnologia, ao se fundir com a educação, passa a modelar e

selecionar  os  corpos  considerados  favoráveis  ou  funcionais  a  essa  lógica  dominante  de

pensamento.



Em nossas análises, consideramos os dados sobre a presença de travestis e transexuais

dentro da realidade educacional.  Ainda são invadidas  ou excluídas  pelos  discursos e pelo

modelo  hegemônico  neutro.  No  Brasil,  apenas  0,02% das  pessoas  trans  estão  no  ensino

superior, segundo os dados da Associação Nacional de Travestis e Transexuais – ANTRA

(https://antrabrasil.org/2020/12/17/nota-antra-cotas-universidades-pessoas-trans/).  Isso  revela

o quanto nosso modelo é seletivo e pertence a uma lógica de padronização de sujeitos. A

nossa expulsão começa desde a educação básica, e isso nos limita a não alcançar o ensino

superior.

E,  dentro  dessa  análise,  vemos que,  por  não pertencer  a  essa lógica  de indivíduo,

somos  antagonizadas  por  discursos  criados  pelo  modelo  neutro  de  ensino.  Isso  me  faz

vislumbrar uma percepção que criam para causar alvoroço e pânico moral, como aponta o

modelo conservador, ao qual agarra a possibilidade de neutralidade. Isso leva a apontar que as

transvestigêneres como as vilãs do seu modelo, pois a sociedade precisa se fixar no binário,

pois isso é que delimita a sua compreensão. Eles só entendem antes e depois, hoje e amanhã,

protagônico e antagônico.

Essa discursividade é laçada ao seu interesse, pois é isso que sustenta a sua liderança.

É preciso selecionar algo para que não tome o espaço. A sociedade é delimitada por luta de

poder.  Isso,  dentro  do  campo  educacional,  é  uma  percepção  semelhante:  a  luta  pela

permanência de si e o anular do outro. É preciso criar um vilão para que permaneça o herói

que a contextualidade pede. Mas a que preço isso leva?

Claro que isso não está nas preocupações do que mantém sua existência no lugar de

privilégio. As pessoas se prendem à desmoralização e à destruição dos corpos antagonizados,

criados dentro do espaço, para explicar a insistência em ser algo que é neutro, mas que não

tem história própria, mais um falso de sua existência.  E somos produtoras de discurso de

antagonismos que não é pertencente a seu modelo hegemônico de mundo, que é falso e criado

numa visão universal de percepção de mundo.

Um estudo  realizado  em  parceria  com  a  Organização  das  Nações  Unidas  para  a

Educação, a Ciência e a Cultura (Unesco) e o Programa Conjunto das Nações Unidas sobre

HIV/AIDS (UNAIDS) aponta que, dentre 120 famílias, 77,5% das crianças e adolescentes

transgêneros — entre 5 e 17 anos — foram vítimas de bullying no ambiente escolar.

Esse dado revela que os discursos antagônicos são ensinados desde o espaço da sala de

aula  e  o  bullying  é  um fator  visual,  pois  o  processo  neutro  afasta  as  singularidades  do

ambiente escolar. E é através de quem desconhece e vive uma visão deturpada, corrompida

pelo  sistema,  que  se  ditam a  nossa  corporalidade  e  subjetividade.  São subjetividades  tão

https://antrabrasil.org/2020/12/17/nota-antra-cotas-universidades-pessoas-trans/


corrompidas  que  não  nos  enxergam  como  seres  singulares,  mas  como  universais,

generalizando em todos os aspectos.

Os socos, os empurrões, as falas ofensivas esse é o aparato expositivo de subjugar o

vilão  que  a  escola  seleciona.  Colocando  nossos  corpos  nesse  lugar  de  vilania,  como nas

novelas, temos que sofrer as causas das maldades feitas e faladas metaforicamente. É assim

que o olhar hegemônico propõe seu modelo de estruturação e de fabricação das realidades

sociais.  A escola sempre será esse modelo de utilização para introduzir  o que favorece o

dominante. A escola tem que deixar de ser essa caixa seleta, que vê o outro apenas como

oportunidade de antagonização, para manter o propósito hegemônico.

A escola pública recebe, em sua maioria, os filhos de trabalhadores, de classe média,

negros, indígenas, mulheres e homens em suas diversas construções identitárias. Então, por

que nos prendemos a um modelo que anula a nossa individualidade? Essa é uma questão que

a escola precisa urgentemente repensar.

A escola não aceita um corpo marginalizado. Somos ensinadas a odiar esse corpo. O

ódio  sem  fundamento  alimenta  um  sentimento  de  insatisfação,  ódio  que  não  tem

originalidade, é simplesmente estar ali,  mas não tem sentido, porque isso é introduzido de

forma sucinta. Somos colocadas e adestradas a seguir essa reta de regular e antagonizar o não

pertencente a esse mundo utópico daqueles que considera como real e único.

E  me  vejo  dentro  dessas  presenças,  como  na  minha  evolução  social,  sempre  fui

antagonizado pela sala, pelos empurrões, pelo castigo, pelo olhar torto, porque a escola me via

como insuficiente, como não filho desse modelo, mas algo a ser corrigido, por mais que não

fosse  suficiente.  Pois  o  olhar  de  insatisfação  não podia  produzir  o  antagonismo,  há  essa

rachadura que a neutralidade não vai conseguir tampar.

Somos  seres  com identidades  visuais,  por  mais  que  alimenta  nossa  produção  que

somos isso que eles criarem, não pode se negar à transparência de nossas subjetividades. Se

eu não consigo anular, vou amenizar. Isso é que propõe em sua produção de antagonismo.

A OUTRERIDADE DENTRO DA REALIDADE DE PROFESSORES: A ANÁLISE DE

CONSTRUÇÃO DE NOSSAS IDENTIDADES E PRÁTICAS.

Assim, ao tratar de forma singular as presenças, partimos de um ponto essencial: o

local onde as raízes do esquecimento se instauram. O professor, por representar uma figura

central no processo educativo, torna-se um instrumento útil para uma epistemologia que busca

reformular  não  apenas  quem  ensina,  mas  também  ensinar  quem  aprende  a  esquecer  os

elementos que compõem sua própria identidade. Passamos, então, a observar o apagamento



das presenças desses sujeitos desde sua identidade docente, que é separada para não interferir

nas construções da identidade coletiva com o objetivo de mantê-los em uma zona neutra. Esse

esquecimento,  praticado  e  naturalizado,  retira  de  mim  partes  essenciais  no  processo  de

construção do meu eu, tornando-se parte da engrenagem que movimenta e opera a escola.

A autora  Djamila  Ribeiro  (2019) discute,  em seu texto,  o  lugar  de fala  como um

conceito pertinente para se pensar a construção de nossas identidades de professorados, que

serve como pensar a presença fora do padrão. Ela parte do conceito de “outro”, inicialmente

discutido  pela  filósofa  francesa  Simone  de  Beauvoir,  no  livro  O Segundo  Sexo,  onde  as

mulheres  são vistas como o outro sempre criadas  a  partir  da oposição ao homem. Nesse

contexto, o homem é colocado como sujeito central e a mulher como esse outro.

Djamila retoma essa discussão enfatizando a questão da racialidade, destacando que

não é possível ser simplesmente o "outro do branco", pois existe uma demarcação marcada

pela raça. Ela propõe pensar a interseccionalidade, o que nos permite refletir sobre os diversos

marcadores identitários. Assim, nossas construções identitárias são muitas vezes moldadas a

partir da oposição a um sujeito central, o que gera uma lógica de criação do "outro". Essa

estrutura  constrói  uma  noção  de  superioridade  e  inferioridade  que  atravessa  nossas

corporalidades e singularidades.

E, ao pensar dentro da minha realidade de vivência, destaco como ponto de partida

inicial  os questionamentos:  que tipo de pedagoga sou? Adote uma postura de professora!

Cuidado, você é uma professora! essas são as falas que demarcam minhas vivências dentro da

docência. Somos colocadas dentro de um contexto de delimitação pelo sujeito central. Não

somos pensadas a partir de nossas identidades, que são construídas individualmente. Somos o

outro do modelo. Não somos pensadas a partir dos nossos pensamentos, dos nossos desejos e

delimitação.

Claro que existem questões incabíveis  e inquestionável,  não posso reduzir  o nosso

trabalho  docente  a  construções  distantes  da  realidade,  mas  isso  acaba  trazendo  para  esse

espaço  as  exclusões  e  opressões  geradas  pelas  expectativas  impostas  por  uma  ideia  de

sujeição que não enxerga minha condição individual.

Na Antiguidade,  o conhecimento inicial  era o mito e mais tarde a razão.
Nessa época os filósofos eram as primeiras representações de professores,
questionavam  os  mitos  e  colocavam  em  questão  a  nossa  existência.  Os
pedagogos eram os escravos que levavam os filhos da classe mais alta para
observar  os  filósofos  nas  ágoras,  dessa  maneira,  não  havia  uma  relação
estabelecida  entre  o  processo  ensino-aprendizagem.  (COSTA;  SILVA;
BESSA; CALDAS, 2021, p.18).



Ao  fazer  um  recorte  histórico,  observamos  que  o  conceito  fundamentado  na

construção de nossa profissão docente se limita a uma ideia antiquada, que persiste em se

sustentar na noção de “cuidador um” papel atribuído historicamente à pessoa escravizada,

que, naquela época, tinha esse papel de cuidar dos filhos dos senhores, e foi um iniciador de

uma identidade que deu início ao papel de professor, o qual perdura até a atualidade. Ainda

estamos  acorrentadas  a  esse  pensamento,  pois  não  se  observa  um movimento  efetivo  de

descentralização da finalidade para a qual a profissão docente foi originalmente pensada. O

modelo universal é imposto e não questionado. As etapas de ensino nos obrigam a manter

esse papel vinculado à família,  e às questões que são de responsabilidade desta,  recaindo

sobre nós como obrigatoriedade.

Esse  pensamento  não traz  apenas  uma sobrecarga  de  trabalho  em nosso  exercício

docente, mas também promove uma limitação do “eu sujeito”. Colocam fissuras de opressão

sobre nossa atuação, delimitando o que podemos ou não fazer: “isso não cabe no seu papel”.

Essa lógica se torna problemática, pois nos são atribuídas funções intermináveis, para as quais

muitas vezes não damos conta de segurar, mas que, mesmo assim, somos obrigadas a cumprir.

O  "outro",  conforme  discutido  por  Djamila  Ribeiro,  aparece  de  forma  clara  no

parágrafo  em  que  delimitei  o  espaço  educacional:  somos  pensadas  como  o  outro  que  é

adestrado a ser e a cumprir, um reflexo da estruturação do pensamento do sistema. Somos

ensinadas a cumprir a lógica de produção de nossas corporalidades, em que a sala de aula

funciona como uma engrenagem e os professores, como os que coordenam essa engrenagem.

Pensar  no  papel  que  o  "outro"  se  constrói  é  perceber  como  ele  delimita  funções

reducionistas  e  excludentes,  onde  somos  apagadas  e  encaixadas  em  uma  caixa  de

obrigatoriedades. Essa outeridade não consegue moldar completamente o outro, mas o limita,

o condiciona.

Os homens, por exemplo, dentro do espaço educacional, são muitas vezes vistos como

inadequados. Isso ocorre porque o modelo hegemônico que fundamenta a pedagogia e sua

funcionalidade sempre associou o professor ao papel de cuidador. Esse papel foi imposto às

mulheres, pois, em uma sociedade machista e misógina, elas foram historicamente limitadas

ao cuidado de filho e do espaço, e à maternagem, como se fosse uma obrigação natural.

Essa lógica reduziu a mulher a uma função fixa e imutável, apagando suas múltiplas

possibilidades de existência. Ao mesmo tempo, essa mesma concepção limitou a entrada dos

homens nesse espaço,  agora  marcado como um ambiente  exclusivamente  feminino o que

também não deveria ser naturalizado ou permissível.



A  escola  é  transfóbica:  nos  olha  com  a  lente  do  preconceito.  Não  reconhece  as

identidades que construímos como legítimas, mas nos define a partir de uma anatomia, e não

de uma vivência  de  gênero.  Como nos mostra  Nascimento  (2019),  gênero  é  algo  que  se

produz a partir de discursos e práticas sociais, e não apenas um dado biológico. No entanto,

pelo olhar machista que estruturou o ensino, não somos vistas como um feminino insuficiente

para ocupar o papel de cuidadoras, aquele mesmo papel historicamente atribuído às mulheres

cisgênero,  termos que deixar  claro  a  nossa fronteira  de construção do exercício  enquanto

professoras. Essa 

atuação  ainda  nos  conforma  ao  papel  de  cuidadoras,  e  somos  sujeitas  a  violências

institucionais  que limitam nossa prática,  por meio de um poder seletivo e permissivo que

decide o que é necessário para nos tornarmos “aceitáveis” dentro do modelo de professora.

Esse discurso serve apenas para manter o modelo funcionando.

Por isso, o exercício da presença se torna uma forma de quebrar com esse modelo

físico e imutável de ser professora. No entanto, é preciso que as políticas públicas sustentem

esses  corpos.  Não somos respaldadas  juridicamente  para permanecer  nesses espaços,  e  as

fiscalizações nesses ambientes precisam ser um exercício pleno dos órgãos responsáveis pela

educação.

Mais  do  que  isso:  onde,  dentro  da  educação,  existem  políticas  educacionais  que

deliberem posicionamentos sobre os corpos marginalizados? Os ambientes escolares ainda

não respeitam o básico como o uso do nome social de uma mulher trans. Quando surgem

discursos preconceituosos vindos da família, não há posicionamento por parte dos gestores.

Ficamos de mãos atadas.

Precisamos de políticas públicas educacionais, bem como de conselhos fiscalizadores

da  diversidade.  Mas é  fundamental  que também haja  uma formação específica,  capaz  de

colocar essas políticas em prática e não apenas ocupar uma carga horária sem exercer, de fato,

esse funcionamento.  Essas ações  devem respeitar  e  garantir  as diversas pluralidades,  com

respaldo legal  nos  âmbitos  estadual  e educacional.  Só assim,  poderemos nos  sentires  nos

sentires verdadeiramente acolhidas e sustentadas nesses espaços.

A catequese  pregada  pelos  jesuítas,  assegurou a  conversão  da  população
indígena à fé católica e permaneceu por um período de 210 anos na história



brasileira,  porém  na  segunda  metade  do  século  XVIII,  o  trabalho
educacional dos jesuítas começa a entrar em decadência, e é no ano de 1759,
por meio de uma ação militar, que o Marquês de Pombal expulsa os jesuítas
do  território  brasileiro,  acreditando  que  estes  estavam  fortalecendo,
acumulando riquezas e diminuindo o poder da Coroa Portuguesa. Pombal
instaura uma educação enciclopédica e laica, instituindo, um ensino pelo e
para  o  Estado,  com  objetivos  e  métodos  pedagógicos  autoritários  e
disciplinares,  restringindo  a  criatividade  individual,  mantendo  ainda  a
submissão aos europeus. As reformas pombalinas causaram uma queda no
nível  do  ensino,  pois  o  país  ficou  cerca  de  10  anos  sem um ensino  de
qualidade, já que as aulas eram ministradas por professores mal preparados,
iniciando  um  processo  de  organização  e  normatização  do  exercício  da
profissão docente. (COSTA; SILVA; BESSA; CALDAS, 2021, p.18).

A história  nos  foi  negada.  Impuseram a  neutralidade  como modelo  para  manter  a

ordem daqueles que ensinaram que a história é única. Nós, enquanto sujeitas marcadas por

uma ciência colonizadora, observamos que o modelo instalado se baseia no eurocentrismo,

onde a Europa é colocada como possibilidade única e indiscutível.

Esse modelo deixou uma lacuna em nossa compreensão. Privaram-nos de ser sujeitas

capazes de pensar as possibilidades e os impactos de nossa própria história e presença como

exercício  pleno de nossas  construções  individuais.  Fizeram-nos odiar  nossa subjetividade,

pois sempre ouvimos, desde a educação básica, que essa presença não é aceita e nem natural.

Mas o que seria o "natural"? Somos seres que se constroem nas relações, e é isso que a escola

precisa  começar  a  evidenciar  e  não  dar  continuidade  a  esse  pensamento  excludente  e

padronizador.

PENSAR  O  CORPO  COMO  O  CAMPO  DISCURSIVO  QUE  ENSINA:  A

REAFIRMAÇÃO DO CORPO COMO ESSA POSSIBILIDADE DE APRENDIZADO

Inicialmente, fazer um apanhado das discussões e pensar desde as concepções desses

modelos até abordar, de forma sucinta, o impacto individual sobre o sujeito seja aluno ou

professor nos faz enxergar as possibilidades e a urgência de pensar esse corpo como uma

possibilidade discursiva que também ensina. Não se pode permitir que os corpos sejam apenas

um borrão sem sentido dentro da sala de aula,  reduzidos à simples finalidade de repassar

conteúdos amontoados, descontextualizados das realidades e das vivências corporificadas.



A presença nesse espaço é delimitada como algo distante, que não contribui para a

compreensão da própria subjetividade ou história. Pelo contrário, torna-se algo vazio e sem

sentido. A ausência de uma presença com discurso, com história, é justamente o que nega o

processo de autoconhecimento.

Enquanto professora que também viveu o papel de aluna, eu negava a minha história:

de onde vinha, quem eram os meus familiares porque me ensinaram que ser pobre é errado,

ser negra é errado. Isso impacta profundamente o processo de conhecer a si mesma e de se

construir.  Sempre  ouvimos  discursos  que,  em vez  de  abrir  caminhos,  colocam  barreiras.

Escutei  de  familiares  que  meu  cabelo  era  “bom”,  que  eu  “só  era  neguinha,  mas  era

inteligente” e isso criou em mim uma película de defesa, um distanciamento daquilo que não

era visto como bom ou suficiente.

Essa lógica faz com que nossa presença não seja reconhecida como parte legítima da

existência coletiva. A ausência de presença falha em todos os aspectos desde o livro didático

que não representa, até a história ensinada a partir de um único ponto de vista. Os professores,

por sua vez,  são colocados num lugar de presença única,  pois a própria estrutura da sala

delimita o que é aceitável.

E onde estão  as  professoras  indígenas,  negras,  com deficiência,  trans,  que  podem

entrar  e falar?  Muitas vezes  estamos ali,  mas tentam nos calar.  Falar de nossas histórias,

vivências  e  experiências  se  torna  um perigo,  porque não  querem ouvir  outras  realidades

aceitam apenas aquelas que reforçam os muros que eles mesmos construíram.

A reafirmação  de  nossa  subjetividade  é  um material  essencial  a  ser  colocado  em

discussão. Quando a escola aborda temas como a homossexualidade,  por exemplo,  muitas

vezes o sujeito que vive essa orientação fala de forma tão distante, que parece não reconhecer

em si a própria subjetividade. Há uma espécie de negação, um afastamento do olhar visível,

como se falar sobre si ainda fosse algo perigoso. No entanto, é justamente pela afirmação de

si que se aprende e se ensina.

Lembro das  minhas  vivências  durante  o estágio na Educação Infantil.  As crianças

questionavam minha identidade de gênero, pois, para elas, o gênero ainda é compreendido

como algo único e imutável, visto a partir de uma lente binária e fixa, com papéis sociais pré-

estabelecidos aos quais todos deveriam, supostamente, se submeter.



Sempre que essas perguntas surgiam, reafirmava minha identidade aquela com a qual

me sinto pertencente. Isso tornava minha existência real para elas e ampliava a possibilidade

de compreensão dos sujeitos. Mostrava que, dentro da individualidade de cada um, existe uma

pluralidade de vivências e formas de se construir no mundo. Esse deve ser um dos pontos que

norteiam essa discussão.

Outro fato que não posso deixar de mencionar ocorreu durante minha participação no

PIBID.  Uma  criança,  de  forma  sutil,  às  vezes  errava  meu  pronome.  Eu  corrigia

automaticamente,  mas percebia no olhar dela uma desconfiança um estranhamento.  Havia

nela uma ideia pré-moldada,  construída socialmente,  mas também um senso de respeito e

observação.  Ela  parecia  entender  que  aquilo  que  dizia  poderia  ser  corrigido,  para  que

aprendesse a respeitar o outro em sua construção e existência.

Trazer para as discussões o conceito de “lugar de fala”,  amplamente abordado por

Ribeiro  (2019),  é  essencial  para  compreendermos  quem fala,  de  onde  fala  e  com quais

experiências. A autora critica a ideia de que algumas pessoas não podem ou não devem se

posicionar sobre determinados temas, reforçando que todos têm o direito à fala. No entanto,

ela destaca a importância de reconhecer o lugar social e histórico de onde essa fala parte.

Ao transportar essa reflexão para o espaço da sala de aula, compreendemos que cada

sujeito carrega consigo uma vivência única, atravessada por marcadores como raça, gênero,

classe, sexualidade e território. Pensar o “lugar de fala” no contexto educacional nos permite

ampliar o olhar sobre as presenças e subjetividades diversas que compõem esse espaço.

Isso não significa restringir a fala de alguém, mas sim garantir que todos possam falar

de si  a  partir  de onde estão e  de onde vêm reconhecendo e respeitando a pluralidade  de

entendimentos  e  existências  dos  sujeitos.  Assim,  a  escola  deixa  de  ser  um  lugar  de

silenciamento e passa a ser um espaço de escuta, construção e validação das múltiplas vozes

que nela habitam.

Assim, pensar a interseccionalidade a partir do olhar de Akotirene (2018) é tratar a

presença como algo interseccional, ou seja, como uma avenida identitária na qual diferentes

marcadores  como  raça,  classe,  gênero,  sexualidade,  entre  outros  se  intercruzam.  Essas

identidades não devem ser pensadas de forma isolada, mas sim em diálogo com o coletivo



presente na sala de aula, reconhecendo que muitas vezes compartilhamos identidades que se

cruzam com as dos outros.

No entanto, é preciso compreender que, mesmo quando esses marcadores se repetem,

as experiências vividas são singulares. Cada sujeito vivencia suas identidades de forma única.

Trazer essa compreensão para dentro da sala de aula é entender que o intercruzamento entre

identidades deve ser percebido como um marcador que está sujeito a opressões estruturais.

CONCLUSÃO 

Nossa sociedade é um organismo que, historicamente, funciona de maneira articulada

e combinada a partir de três elementos: o colonialismo, o patriarcado e o capitalismo. Esta

interação, garante, entre outras coisas, a operação cruel dos objetivos do sistema vigente, que

controla, segrega e cria padrões sociais.  

Nesse contexto,  não podemos esquecer o papel primordial  exercido pela educação,

seja para manter práticas excludentes, ou seja, para construir possibilidades de um diálogo que

viabilize  as subjetividades  diversas que formam a escola.  A educação tem uma dimensão

política  e  ideológica  (Schlesener,  2021)  por  fazer  parte  do  amplo  processo  de  formação

oferecido  pelo  Estado  na  formação  de  comportamentos  e  no  silenciar  das  identidades.  E

assim, entendendo que a escola apresenta contradições no seu modelo vigente, o caminho é

observar as contradições e construir contra hegemonias. 

A proposta não é hierarquizar as dores ou experiências, mas sim reconhecer que todos

temos identidades interseccionais e que essas identidades moldam nossas vivências, acessos e 

exclusões. Dessa forma, pensar interseccionalidade no cotidiano escolar é fundamental para

construir práticas pedagógicas que respeitem as diferenças sem apagá-las. 

Precisamos de uma escola que não seja apenas um espaço formativo reprodutor dos

preconceitos e estereótipos, é urgente uma escola permita pluralidade de ideias e a construção

de propostas curriculares que se pautem no respeito e na liberdade de expressão dos sujeitos.

E  assim,  possamos  garantir  os  lugares  de  fala,  a  expressividade  de  cada  pessoa  e  a

possibilidade de ser e estar no mundo.

REFERÊNCIAS 



AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. São Paulo: Pólen, 2019. p. 14–150. (Coleção 
Feminismos Plurais).

ANTRA – Associação Nacional de Travestis e Transexuais. Nota Pública: cotas para 
pessoas trans nas universidades. 17 dez. 2020. Disponível em: 
https://antrabrasil.org/2020/12/17/nota-antra-cotas-universidades-pessoas-trans/. Acesso em: 8
jul. 2025.

COSTA, Francisca Thais Pereira; SILVA, Maria Miraíre Pereira; BESSA, Valkiria Tatiane 
Pereira; CALDAS, Iandra Fernandes Pereira. A história da profissão docente: imagens e 
autoimagens. Universidade do Estado do Rio Grande do Norte, Brasil, 2014. 12 p. Disponível
em: https://editorarealize.com.br/. Acesso em: 8 jul. 2025.

NASCIMENTO, Letícia Carolina do. Transfeminismo. São Paulo: Jandaíra, 2021. p.11- 181. 
(Coleção Feminismos Plurais).

RIBEIRO, Djamila. Lugar de fala. São Paulo: Jandaíra, 2024. p. 13-112. (Coleção 
Feminismos Plurais).

SOUZA, Renata (reportagem); UNESCO; UNAIDS. 77 % dos jovens transgênero sofrem 
transfobia no ambiente escolar, diz estudo. CNN Brasil, São Paulo, 16 dez. 2021. Disponível 
em: https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/estudo-diz-que-77-de-criancas-e-adolescentes-
sofrem-transfobia-no-ambiente-escolar/. Acesso em: 8 jul. 2025. 
stories.alpha.cnnbrasil.com.br+3cnnbrasil.com.br+3preprod.cnnbrasil.com.br+3

SCHLESENER, Anita Helena. Linguagem acadêmica e educação: um campo de disputas 
e de consolidação da hegemonia. Educar em Revista, Curitiba, v. 37, e82175, 2021.

https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/estudo-diz-que-77-de-criancas-e-adolescentes-sofrem-transfobia-no-ambiente-escolar/?utm_source=chatgpt.com
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/estudo-diz-que-77-de-criancas-e-adolescentes-sofrem-transfobia-no-ambiente-escolar/
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/estudo-diz-que-77-de-criancas-e-adolescentes-sofrem-transfobia-no-ambiente-escolar/
https://editorarealize.com.br/
https://antrabrasil.org/2020/12/17/nota-antra-cotas-universidades-pessoas-trans/

