
PIBID E BRINQUEDOTECA NA FLIC 2025:

EXPERIÊNCIAS DE EDUCAÇÃO EM ESPAÇO NÃO FORMAL

Autor: Luciana Ribeiro Silva de Carvalho1

Coautor: Prof. Dr. Luiz Carlos Felizardo Junior2

RESUMO

A participação do PIBID na 23ª Feira do Livro de Campanha (FLIC), realizada entre os dias
14 e 16 de agosto de 2025 em Campanha-MG, representou um espaço formativo significativo
para os bolsistas do curso de Licenciatura em Pedagogia da UEMG. O trabalho desenvolvido
concentrou-se  na  montagem  e  condução  da  Brinquedoteca  da  Unidade,  laboratório  de
Pedagogia que, no evento,  se constituiu como prática educativa em espaço não formal.  O
processo  foi  antecedido  por  etapas  de  planejamento  coletivo,  com  tempestade  de  ideias,
escolha de atividades, elaboração da escala de participação e organização dos materiais sob a
coordenação do projeto, assegurando a divisão de responsabilidades e a vivência da gestão
compartilhada. Durante a feira, a brinquedoteca recebeu intenso fluxo de visitantes, chegando
a reunir entre 40 e 60 crianças em horários de pico. Foram realizadas atividades de pintura em
papel e pintura facial, jogos motores, amarelinha, dominó gigante, brincadeiras com argolas,
quiz e mediações com fantoches,  experiências  que despertaram entusiasmo nas crianças  e
favoreceram a  socialização,  a  criatividade  e  a  expressão.  A vivência  também permitiu  às
bolsistas reconhecer seus próprios limites e talentos, descobrindo novas habilidades artísticas
e fortalecendo vínculos afetivos entre colegas e comunidade. Em alguns casos, a experiência
envolveu  ainda  a  família,  reforçando  a  dimensão  pessoal  da  formação  docente.  O
reconhecimento das produções infantis e a valorização do afeto emergiram como dimensões
pedagógicas centrais, reafirmando o papel da ludicidade na formação integral. Do ponto de
vista formativo, a ação articulou teoria e prática, confirmou a escolha pela profissão docente e
evidenciou  que a  inserção  do PIBID em eventos  como a  FLIC fortalece  o vínculo  entre
universidade,  escola  e  comunidade,  reafirmando  a  educação  como  prática  social
transformadora.

Palavras-chave: PIBID, Pedagogia, Brinquedoteca, Educação não formal, Formação docente.

1 Estudante  de  Graduação  em  Licenciatura  em  Pedagogia  Uemg-  Campanha  e  Bolsista  do  PIBID:
luciana.241200027@discente.uemg.br
2 Professor UEMG- Campnha, Coordenador do PIBID- Alfabetização luiz.felizardo@uemg.br



Introdução

A participação do Programa institucional de Bolsas de Iniciação a Docências (PIBID)

na 23ª Feira do Livro de Campanha (FLIC), entre 14 e 16 de agosto de 2025, em Campanha-

MG,  constituiu  uma vivência  acadêmica  cuja  relevância  formativa  não  resulta  apenas  da

atividade  em si,  mas  das  interpretações  que  fizemos  sobre  o  modo  como  a  docência  se

inscreve no território. A Brinquedoteca da UEMG, transferida para o espaço público da feira,

não  foi  compreendida  pelas  bolsistas  como “atividade  para  entreter  crianças”,  mas  como

prática educativa que exige mediação, leitura do contexto, planejamento e compromisso ético

com a formação humana.

Essa experiência  não pode ser tratada como simples  ampliação da sala de aula.  O

espaço  não  escolar  não  se  converte  em  espaço  educativo  por  sua  natureza  física  ou

institucional. Ele precisa ser produzido como espaço de formação, a partir da ação humana

que interpreta, organiza e reconfigura o território. Ao assumirmos essa condição, deslocamos

a compreensão da extensão universitária como prestação de serviço para compreendê-la como

atuação pública em defesa da educação como bem comum.

Brinquedoteca como laboratório formativo

Ao organizar, mediar e refletir sobre a Brinquedoteca na FLIC 2025, compreendi que

a formação docente não acontece apenas pelo contato com a prática, mas pelo modo como

analisamos  essa  prática  à  luz  da  teoria.  Antes  desse  evento,  eu  conhecia  pouco  a

Brinquedoteca da UEMG e a imaginava como um lugar onde as crianças simplesmente iam

“brincar”.  Via o  espaço como importante,  mas  não conseguia  perceber  com clareza  suas

intenções pedagógicas.

Acreditava que a ludicidade era relevante porque tornava a aula mais leve e agradável.

A aproximação com o laboratório, no entanto, ganhou outro sentido somente quando atuamos

na feira e pude observar que aquele espaço que eu enxergava como recreativo demandava

decisões docentes, organização, critérios e responsabilidade educativa.  Foi no exercício de

ocupar a Brinquedoteca no território da FLIC que percebi, na prática, que ela não existe para

o brincar, mas para mediar o brincar. Em média, circulavam entre 40 e 60 crianças por turno,



o  que  exigiu  decisões  coletivas  rápidas,  gestão  do  fluxo,  escuta  sensível  e  atenção  à

segurança, 

possibilitando compreender que a mediação envolve tanto o gesto quanto a organização do

tempo e do espaço.

Depois da FLIC, passei a entender a ludicidade como linguagem. Essa mudança não

foi  espontânea:  nasceu  da  experiência,  mas  só  ganhou  sentido  quando  pude  lê-la  com

Kishimoto, reconhecendo que o brincar não é só movimento, é expressão simbólica que exige

escuta e mediação consciente. A partir dessa leitura, percebi que não “fazemos brincadeiras”:

interpretamos o que as crianças expressam durante o brincar.

Na pintura facial, por exemplo, descobri que a escolha da cor e do desenho não era um

pedido  estético,  mas  uma  forma  de  mostrar  quem  queriam  ser  naquele  momento.  Esse

entendimento me colocou como mediadora e não como executora. Compreendi, em diálogo

com Libâneo, que a docência não está apenas no contato direto com as crianças. Ela começa

no planejamento, na organização do espaço, na escolha criteriosa dos materiais, no cuidado

com a segurança e, sobretudo, na intenção que orienta essas escolhas. Planejar deixou de ser

“preparação do trabalho”: tornou-se o próprio trabalho docente.

Ao atuar  em espaço público,  percebi  que  a  educação  disputa  sentidos  com outras

práticas sociais. Ouvi de algumas famílias que a Brinquedoteca era “para distrair as crianças

enquanto os pais viam livros”. Essa fala, ao invés de ser um incômodo, tornou-se parte da

minha formação. Com Gohn, pude entender que o espaço não formal não é educativo por si

só; ele precisa ser produzido como tal pelas ações humanas. Ao interpretar essa fala, aprendi

que a ludicidade não é garantida pela presença de brinquedos, mas pelo reconhecimento da

criança como sujeito cultural. A disputa não era contra as pessoas, mas contra a ideia de que

brincar é consumir. A mediação, nesse contexto, tornou-se defesa ética e prática política.

Essa perspectiva ampliou a compreensão que eu tinha da universidade. Não fomos à

feira “levar educação”; fomos aprender com o território e, ao mesmo tempo, agir nele para

afirmar que a infância tem direito ao brincar como experiência formativa. Em diálogo com

Freire, percebi que a formação docente se constrói na lógica ação–reflexão–ação, em que agir



não é executar, mas decidir criticamente diante da realidade. A docência se faz em diálogo

com o mundo, e não à margem dele. Não é o espaço que forma a professora, mas a professora

que age sobre o espaço, produzindo nele possibilidades de aprendizagem.

Assim,  a  FLIC não foi  apenas  um evento  marcante.  Foi  uma experiência  que  me

obrigou  a  assumir  o  ato  educativo  como  responsabilidade  pública.  Não  aprendi  apenas

técnicas de mediação; aprendi a ler o território, a dialogar com as crianças e suas famílias, a

planejar com intencionalidade, a defender o brincar como direito e a reconhecer a educação

como prática  política.  Atuar como professora em formação não significou “ensinar”,  mas

assumir a necessidade de interpretar e transformar o contexto no qual eu ensino.

Ao terminar essa etapa, percebo que a formação docente é inseparável da ação crítica

no mundo. Não é a prática que ensina por si, nem a teoria que explica sozinha. É o encontro

entre  as  duas,  atravessado  pela  responsabilidade  de  quem  escolhe  educar,  que  produz

conhecimento. A Brinquedoteca na FLIC me ensinou que ser professora é produzir espaços de

aprendizagem onde eles ainda não existem. E essa é uma escolha que, a partir de agora, passa

a ser também a minha.

Planejamento: o trabalho que antecede o brincar

Nos registros de planejamento que produzimos antes da FLIC, aparecem anotações

como “fazer tempestade de ideias”,  “decidir  quem vai ficar com qual atividade”,  “montar

escala”,  “organizar os materiais”,  “pensar nos horários de maior movimento de crianças”,

“cuidado com tintas”,  “guardar tempo de limpeza”,  “dominar o uso do dominó gigante” e

“quem vai contar as histórias com os fantoches”. À época, não percebia que essas anotações

continham decisões pedagógicas.  Eu as via apenas como organização prática:  listar  o que

levar, escolher pintura, amarelinha, dominó gigante, quiz com perguntas simples, argolas, e

montar  a  escala  de  quem ficaria  na  pintura  facial,  nos  jogos  motores  ou  na  contação  de

histórias. Para mim, era uma espécie de checklist para “fazer tudo funcionar”.

Hoje, quando releio aquele caderno de planejamento, consigo enxergar algo que na

hora não compreendia: antes de qualquer criança brincar, nós estávamos definindo que tipo de

experiência queríamos que elas tivessem, quais modos de expressão seriam favorecidos, como



cada atividade exigia cuidado com segurança (tinta atóxica, local para secagem, espaço para

circular), e como a própria divisão entre nós — quem pintaria, quem receberia as crianças,

quem mediaria os jogos — não significava apenas “repartir tarefas”. Significava garantir que

cada  uma  de  nós  assumisse  uma  responsabilidade  docente,  e  não  apenas  uma  função

operacional.

Ao  estudar  Libâneo  posteriormente,  pude  interpretar  esse  processo  como  trabalho

docente e não como preparação. Quando ele trata da intencionalidade, não está falando de

intenção  vaga,  mas  da  ação  educativa  que  começa  antes  da  presença  dos  alunos.  Foi

exatamente  isso que vivemos  sem saber  nomear:  estávamos  exercendo docência  antes  da

docência acontecer publicamente. Planejar não foi “preparar o que viria depois”, mas definir o

que deveria  existir  pedagogicamente  na FLIC. Quando decidimos que a pintura não seria

apenas pintura, mas mediação de escolhas da criança; quando optamos por incluir o dominó

para  raciocínio  coletivo,  mas  sem obrigar  ninguém a  seguir  a  regra  assim que chegasse;

quando definimos que o quiz não seria competição, mas convite para pensar junto; estávamos

decidindo o sentido pedagógico do brincar, não apenas a sequência de atividades.

Assim,  o  planejamento  deixou  de  ser  uma  etapa  silenciosa  e  se  transformou,

retrospectivamente, em aprendizagem formativa. Após o encerramento do evento, registramos

individualmente nossas impressões e tenho diálogo com o coordenador do PIBID. Todavia

vou ganhando melhor compreensão da lógica freiriana da ação–reflexão–ação: vivenciamos a

experiência,  refletimos  coletivamente  sobre  ela  e  retornamos  à  prática  com  novos

entendimentos sobre o que significa mediar o brincar. Não aprendemos com a prática por ela

simplesmente  “acontecer”,  mas  porque  tivemos  de  justificar  por  que  colocávamos  certas

atividades, por que dividíamos o espaço, e o que queríamos que as crianças encontrassem ali.

O que forma não é apenas agir, mas pensar criticamente o que se pretende com a ação, antes,

durante e depois dela.

Desse modo, percebi que a mediação não começa no encontro com a criança, mas no

modo como pensamos o que poderá acontecer quando ela chegar. O planejamento define o

que mediamos;  a  mediação  torna  visível  aquilo  que  planejamos.  É nesse  percurso  que  a

ludicidade deixa de ser atividade e passa a ser ação docente.

Mediação pela ludicidade: o gesto, o olhar e a palavra



Entre todas as atividades que aconteceram (amarelinha, dominó gigante, quiz, argolas,

pintura em papel, pintura facial e jogos motores), foi a pintura no rosto que mais me colocou

diante do que significa mediar, e não apenas executar. No início, eu pensava que precisaria

“saber desenhar bem”, mas logo percebi que as crianças vinham com suas próprias ideias. 

Algumas diziam “faz uma princesa em mim”, outras pediam “coloca essa flor, mas faz

grande”, e muitas só falavam o nome do personagem e ficavam quietas olhando para nós,

esperando que adivinhássemos  o que imaginavam.  Como escrevi  no relato:  “fiquei  muito

surpresa e feliz com amigas estudantes… que têm dom com a arte de pintar desenhos incríveis

no rosto  das  crianças.”  Naquele  momento,  percebi  que o desenho não expressava apenas

criatividade  nossa,  mas sobretudo a  expressão  delas.  As crianças  queriam ser  vistas,  não

decoradas.

Antes de pedir para olhar no espelho, elas olhavam direto para nós. Não buscavam

“avaliar  o  desenho”,  mas  confirmar  se  havíamos  entendido  aquilo  que  elas  queriam

comunicar. O que pediam não era perfeição estética; era reconhecimento. Essa percepção só

ficou clara quando observei que muitas protegiam o rosto com as mãos ao brincar, como se

dissesse: “isso é meu, não apaga”. A ludicidade, assim, não estava nas tintas ou nos pincéis,

mas na relação que se formava entre a intenção da criança e a mediação da professora em

formação.

Meu breve contato com a leitura de Kishimoto depois desse momento fez sentido de

outro jeito. O brincar como linguagem simbólica apareceu ali de forma incontornável: não era

brincadeira  para  passar  o  tempo,  era  modo  de  comunicar  uma  identidade.  A  teoria  não

explicou a prática; a prática me ajudou a estudar a teoria. Aprendi que escutar antes de pintar,

elogiar  antes  de  mostrar  o  espelho,  perguntar  antes  de  definir  um  traço,  tudo  isso  era

mediação. A técnica do pincel era acessória; a escuta era central.

Também percebi que a docência se expressa em escolhas discretas: não corrigir o que

a criança imagina, não impor proporção ou padrão de beleza, não substituir o desenho que ela

pede pelo que achamos “mais bonito”.  Mediar é não roubar o protagonismo infantil.  Isso

exige  ética.  Na  pintura  facial,  aprendi  que  a  ludicidade  não  é  executar  desenhos,  mas

reconhecer a autoria das crianças e possibilita que elas criem com o nosso gesto, e não contra



ele. E foi assim que entendi que ser professora não é fazer bem, é interpretar bem o que o

outro deseja fazer.

O território e a disputa de sentidos do brincar

Durante a feira, ouvi comentários de famílias que viam o espaço Brinquedoteca como

local para as crianças ficarem enquanto os pais observavam livros. Notei, porém, que essa

ideia se desfazia quando os adultos também se envolviam nas brincadeiras, sentando-se com

as 

crianças e, em alguns momentos, revelando gestos de delicadeza que revelavam que o brincar

não é exclusividade da infância. Era como se algumas pessoas, ao mediar ou experimentar as

brincadeiras, se reconectassem à própria experiência de ser criança. Compreendo melhor o

que o professor sempre lembra nas aulas de Didática: a educação se constitui na disputa de

sentidos e de cultura. O brincar pode ser visto como consumo de entretenimento ou como

linguagem e expressão.

Foi a partir do contato com Gohn que pude compreender essa percepção. O espaço

público não é educativo por ser aberto à comunidade. Ele precisa ser produzido como tal pela

ação humana que o organiza com intencionalidade.  A Brinquedoteca  não levou educação

pronta à FLIC; ela a produziu coletivamente no encontro com as crianças e seus responsáveis.

A universidade aprendeu com o território e, ao mesmo tempo, atuou nele para afirmar que o

brincar é direito, e não serviço.

Essa compreensão mudou meu modo de olhar a extensão universitária. Não fomos à

feira para prestar apoio, mas para produzir educação junto com a comunidade. O PIBID não

serve à escola ou à comunidade; ele atua com elas, construindo espaço educativo público.

Essa tomada de posição desloca a ideia de extensão como prestação de serviços e a afirma

como prática política de ocupação crítica do território, reafirmando que a universidade pública

tem compromisso social com a formação humana.

Considerações finais

Ao organizar, mediar e refletir sobre a Brinquedoteca na FLIC 2025, compreendi que

a formação docente não acontece apenas pelo contato com a prática, mas pela análise crítica



do que fazemos.  Não me torno professora por ter  realizado atividades  com crianças,  mas

porque precisei decidir o que significa educar em um espaço que não havia sido preparado

para isso. Antes, eu achava que a ludicidade era importante porque tornava a aula mais leve.

Depois da participação na FLIC, passei a entendê-la como linguagem simbólica que exige

escuta, mediação e responsabilidade.

Percebi que não faço brincadeiras; interpreto o que as crianças expressam ao brincar.

A pintura facial mostrou que as escolhas de cores e desenhos não eram pedidos estéticos, mas

formas de expressão de identidade. Rapidamente, compreendi que minha função não era 

executar, mas mediar. Em diálogo com Libâneo, pude perceber que a docência não começa na

presença do aluno, mas na intenção que organiza o espaço, que escolhe materiais, que define

regras  e  acolhimentos,  que  pensa  em  segurança,  que  decide  o  que  deve  existir

pedagogicamente.

Ao atuar em espaço público, entendi que a educação disputa sentidos no mundo. Ouvir

a Brinquedoteca ser vista como distração permitiu compreender que a mediação é luta ética.

Com  Gohn,  reconheci  que  o  espaço  não  formal  não  é  educativo  por  si  só;  precisa  ser

produzido como tal. Com Freire, compreendi que a formação não é adaptação a um contexto,

mas decisão diante dele. Não é o espaço que forma a professora; a professora age sobre o

espaço, produzindo possibilidades de aprendizagem.

A experiência na FLIC me ensinou que a formação docente não é espontânea; ela se dá

no  encontro  entre  teoria,  prática  e  responsabilidade  pública.  Aprendi  a  dialogar  com  o

território, a reconhecer o brincar como direito, a planejar com intencionalidade, a escutar as

crianças e a defender sua autoria.  Ser professora futura é agora, para mim, saber produzir

intencionalmente os espaços do ensino-aprendizagem onde eles ainda não estão. Essa é uma

escolha que agora também é minha.

Referências

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia. São Paulo: Paz e Terra, 1996.

GOHN, Maria da Glória. Educação não formal e cultura política. São Paulo: Cortez, 2011.

KISHIMOTO, Tizuko M. O brincar e suas teorias. São Paulo: Pioneira, 2010.

LIBÂNEO, José Carlos. Didática. São Paulo: Cortez, 2012.




	PIBID e Brinquedoteca na FLIC 2025: experiências de educação em espaço não formal
	Introdução


