
O CURRÍCULO DECOLONIAL DE FORMAÇÃO DOCENTE NO
CONTEXTO DO NEOLIBERALISMO 

Henri Luiz Fuchs1

RESUMO

O currículo de formação docente é a base para uma educação contextualizada e transformadora.  Nesse
sentido, de que currículo estamos falando? Há currículos que apontam para uma perspectiva crítica,
transformadora  e  libertadora  em  um  contexto  predominantemente  neoliberal,  tecnicista?  O
neoliberalismo econômico impacta na formulação de propostas curriculares de formação docente de
forma a atrelar a legislação, o percurso formativo e a avaliação a mecanismos de controle de qualidade
com  base  nas  competências  e  habilidades  do  mercado  de  trabalho.  A  partir  de  levantamento
bibliográfico,  com análise qualitativa,  o  texto busca analisar  o  currículo sob a influência colonial
neoliberal,  bem  como  apontar  possibilidades  para  uma  formação  docente  vinculada  ao  contexto
sociocultural e econômico em perspectiva decolonial. A reflexão está baseada em autores como Paulo
Freire, Aníbal Quijano, Enrique Dussel, Walter Mignolo, Catherine Walsh, Henri Luiz Fuchs, entre
outros. A decolonialidade se apresenta como uma prática educativa que rompe com as relações de
poder, saber e ser coloniais que estão atreladas ao modelo econômico e político capitalista, cuja versão
atual  se caracteriza pelo neoliberalismo que busca impor sua visão de estar  no mundo através da
educação tecnicista e repetidora de conhecimentos prontos, acabados, que devem ser assimilados e
reproduzidos a fim de atender as demandas e necessidades do sistema. Dessa forma, a colonialidade,
de mãos dadas com o neoliberalismo, buscam transformar a educação em um processo de treinamento
de  seres  humanos  que  serão  inseridos  no  mercado  de  trabalho  na  medida  que  possuem  as
competências  e  habilidades  requeridas  para  se  submeter  à  exploração  e  submissão  aos  padrões
produtivos  controlados  pelas  planilhas  e  máquinas  criadas  para  tornar  as  relações  de  trabalho
impessoais e mecânicas. Nessa perspectiva, refletir sobre o currículo de formação docente se torna
relevante e necessário, pois, afinal, a docência não deve servir para a submissão do ser humano a uma
sociedade racista e excludente, mas inclusiva, libertadora e transformadora.

Palavras-chave: Currículo, decolonialidade, neoliberalismo, formação docente, colonialidade.

Introdução

A formação  docente  é  um campo  de  disputa  nas  políticas  educacionais.  No  decorrer  da
história  da  educação,  essa  disputa  se  torna  explícita  na  elaboração  e  implantação  dos
currículos  das  licenciaturas.  Nestes,  predomina  a  perspectiva  hegemônica,  vinculada  aos
interesses da indústria e da economia capitalista.  

A  partir  dos  anos  noventa  do  século  XX,  o  neoliberalismo  econômico  recrudesceu  a
influência  sobre  as  políticas  públicas,  em  especial,  a  educação,  exacerbando  o  cunho
tecnicista  e  reprodutiva da formação básica a  partir  da formação de professores em nível
1 Dr.  Em Educação.  Professor  EBTT no IFRS.  Professor  efetivo  no  PPG Educação  Profissional  do  IFRS,
Campus Farroupilha.



superior. Dessa forma, o currículo passa a ser a base para formar técnicos professores que
operam máquinas que são acionadas para transmitir conhecimentos e realizar as avaliações
padronizadas  que  conferem  premiações  aos  que  mais  se  destacam  na  submissão  aos
ordenamentos políticos e jurídicos dos governos neoliberais de plantão. 

Recentemente, a partir do golpe cívico-jurídico-midiático realizado no Brasil em 2016, houve
uma ruptura do processo de implantação de políticas educacionais decorrentes da participação
dos  movimentos  e  organizações  sociais  organizadas  que  defendiam  uma  educação
democrática, participativa,  crítica e humanista. No lugar dessa perspectiva, é implantado o
novo currículo,  da reforma do Ensino Médio e posteriormente,  da Educação Básica e das
licenciaturas, no Ensino Superior. Todas essas reformas possuem como base as competências
e habilidades defendidas pelas organizações, institutos e fundações privadas que defendem o
capital  e  a  renda,  ou  seja,  a  colonialidade  do  poder,  saber  e  ser.  O  currículo,
consequentemente, passa a ser imposto nas escolas do país, com ameaças àquelas instituições
formadoras que não aderiram às reformas dentro dos prazos estabelecidos nos documentos
legais.

Se o currículo é o campo central da disputa de projetos de sociedade, ser humano, trabalho,
educação, entre outros, a disputa, às vezes, se trava de forma desigual, tal como os bíblicos
Davi  e  Golias,  sendo  este  o  representante  do  poder  hegemônico  e  aquele,  da  classe
trabalhadora na educação.  Diante desse cenário, há propostas davídicas em contraposição às
golianas?  Resta  então  somente  aceitar  e  se  submeter  às  lógicas  destrutivas  da  educação
neoliberal tecnicista e fascista? Ou há outras concepções e práticas curriculares que resgatam
a humanidade, a civilidade, a cidadania ambiental, social e global?

No decorrer deste texto, buscaremos refletir sobre a formação docente sob a ótica decolonial
que apresenta uma educação interconectada com a realidade e as diferentes manifestações da
vida em territórios que estão fora do centro do poder mundial. Essa reflexão parte de uma
revisão  bibliográfica,  de  caráter  qualitativo,  com  base  em  pesquisas  documentais
disponibilizados em sítios eletrônicos e bibliografias relacionadas ao tema.

O Pensamento Colonial

Em  termos  históricos,  a  colonialidade  está  atrelada  aos  interesses  do  capitalismo  e  da
Modernidade (Quijano, 2005), herdeira do feudalismo, que transformam as relações sociais e
econômicas  em  produtos  comercializáveis  e  que  podem  gerar  renda  acumulada  para  os
detentores dos meios de produção. A partir do capitalismo, é desencadeado um processo de
exploração dos recursos naturais, das forças braçais e intelectuais humanas, deixando rastros
de destruição na medida que o sistema avança sobre os territórios que se localizam em regiões
fora do centro de poder mundial. Em termos filosóficos, Descartes fundamenta a concepção
de ser humano colonial através do “penso, logo existo”. Na medida que alguns são “eleitos”
para pensar, a elite econômica e intelectual, outros serão subjudados e explorados por não
pensarem ou por terem o seu pensar negado, ignorado e eliminado ou ainda, transformado em
exposição  exótica  a  ser  apreciada  pelos  turistas  que  fazem  registros  para  guardar  nas
memórias de drives que dificilmente serão revisitados.

A colonialidade se reflete nas relações de poder que se caracterizam por um opressor e um
oprimido,  na  perspectiva  freireana  (FREIRE,  1987).  A  opressão,  hodiernamente,  se
materializa nas constantes guerras entre países que possuem hegemonia e aqueles que estão



em situação desigual de poder, mas que possuem riquezas em suas terras ou que representam
alguma  ameaça  contra-hegemônica  por  apontarem  para  uma  relação  mais  democrática,
participativa nas decisões de governo. As relações de poder coloniais são complexas, pois elas
não se manifestam somente nas questões de fora para dentro, mas também dentro dos próprios
grupos sociais nas colônias, em que alguns defendem e reproduzem a mentalidade colonial
através  da  violência  e  exploração  que  provoca  dor,  raiva  e  loucura,  negando,  assim,  a
humanidade do colonizado, como nos ensina Franz Fanon (1961). 

O pensamento colonial se torna concreto através das políticas de Estado que adota diretrizes e
fundamentos  produzidos  pelo  centro  de  poder  mundial  que  reúne  os  principais  países
economicamente  mais  consolidados.  A  colonialidade  não  está  relacionado  somente  à
economia  e  poder  militar,  mas  também  e  principalmente  à  ontologia  e  epistemologia,
conforme Aníbal Quijano (2005) Walter Mignolo (2008), Nelson Maldonado-Torres (2008),
Ramón Grosfoguel (2016), entre outros. 

Em termos de currículo, a colonialidade se evidencia através dos conteúdos eurocêntricos que
são difundidos por meio dos conhecimentos baseados na cultura e saberes europeus que é
universalmente  distribuído  como  o  único  e  verdadeiro,  produzido  a  partir  da  ciência
pragmática que ignora tudo o que está fora do pensamento cartesiano. Esse currículo exclui
todas as formas de organização e compreensão da vida, assim como nega e marginaliza os
saberes outros, indígenas, afrodescendentes, subalternizados e locais. Nessa mesma direção,
reforça  o  racismo  que  apresenta  um  mundo  hierarquizado  e  violento,  impedindo  a
participação de todas  as  pessoas como integrantes  da sociedade mundial,  em especial,  de
grupos que se constituem na defesa da identidade de raça e etnia, gênero e cultura. Dessa
forma,  esse  currículo  colonial  reforça  a  formação  de  uma  pequena  elite  que  deve  ser
preparada para governar e manter a divisão social do trabalho e do acesso ao consumo. Dessa
forma, esse percurso formativo regula o poder, mantendo e controlando o que pode e deve ser
ensinado nas escolas. Em resumo, conforme Maldonado-Torres, a colonialidade

[...]  mantém-se  viva  em textos  didáticos,  nos  critérios  para  o  bom
trabalho académico,  na cultura,  no sentido comum, na autoimagem
dos povos, nas aspirações dos sujeitos e em muitos outros aspectos de
nossa experiência moderna. Neste sentido, respiramos a colonialidade
na modernidade cotidianamente. (Maldonado-Torres, 2007, p. 131).

De  acordo  com Walsh,  a  colonialidade  se  caracteriza  por  ser  “racial-política-epistémica-
ontológica-existencial” (WALSH, 2013, p. 33). Essa forma de poder, saber e ser está fundada
no racismo, nas relações políticas, na epistemologia demarcada pelas geografias e histórias
culturais forjadas nos movimentos dos povos que se aglutinam e se constituem no contexto
europeu. Esse processo desencadeia uma forma de compreender a essência do ser humano e a
forma de existir delineados pelo clima e natureza geograficamente localizados e que servem
como parâmetro e base para a invasão e submissão de povos e culturas outras.

Em consequência, em termos de educação, o currículo explícito, real e oculto traz as marcas
de uma educação colonizadora, eurocêntrica, que continua a formar pessoas para viverem sob
as ordens políticas, econômicas, sociais estranhas à história e cultura dos grupos que vivem de
forma diferente daquele padronizado pela colonialidade.



A decolonialidade no currículo

O pensamento decolonial emerge do movimento idealizado por intelectuais, lideranças sociais
e  comunitária  que  se  organizaram,  nos  anos  noventa,  em  torno  do  Grupo
Modernidad/Colonialidad  (Ballestrin,  2013).  Esse  grupo  iniciou  as  reflexões  a  partir  das
epistemologias  e  saberes  dos  povos  originários,  ancestrais  e  de  movimentos  sociais
organizados que buscam construir uma sociedade e mundo outro, decolonial.

Os fundamentos decoloniais apontam para uma crítica ao pensamento eurocêntrico que molda
a  forma  de  estar  no  mundo  à  imagem  e  à  semelhança  da  cultura  e  história  das  elites
econômicas que vivem em territórios do Hemisfério Norte, em especial,  Europa e Estados
Unidos. A decolonialidade é movimento epistemológico, metodológico e curricular (Fuchs,
2019), uma práxis que busca superar as relações econômicas e raciais atreladas ao capitalismo
sem  fronteiras.  Esse  movimento  ético  e  gnosiológico  denuncia  a  concepção  do  macho,
europeu, cristão,  branco, (Mignolo, 2003) entre outros, que impõe relações de dominação,
destruição e exclusão de tudo que não cabe nesse mundo eurocêntrico. Nesse sentido, Quijano
afirma que é a partir desse poder, saber e ser eurocêntrico que são designados os 

indios,  negros,  aceitunados,  amarillos,  blancos,  mestizos  y  las
geoculturales  del  colonialismo,  como  América,  Africa,  Lejano
Oriente, Cercano Oriente (ambas últimas Asia, más tarde), Occidente
o Europa (Europa Occidental después) (QUIJANO, 2000b, p. 342).

Para Dussel, após deparar-se e confrontar-se com o Outro, a Europa se constituiu e iniciou seu
processo de dominação sobre os que estão fora do espectro geopolítico local. Esse movimento
nominado como Modernidade, contribuiu para 

controlarlo,  vencerlo,  violentarlo;  cuando  pudo  definirse  como  un
"ego"  descubridor,  conquistador,  colonizador  de  la  Alteridad
constitutiva de la misma Modernidad. De todas maneras, ese Otro no
fue "des-cubierto" como Otro, sino que fue "en-cubierto" como "lo
Mismo" que Europa ya era desde siempre (DUSSEL, 1994, p. 8).

Fuchs (2019, p. 177) corrobora com essa análise ao afirmar que “sem a América Latina, a
Europa não teria se transformado no centro de poder mundial a partir da qual se difundiu e
implantou um conhecimento racial, branco, machista, cristão, que submeteu povos e extinguiu
culturas a partir de sua cosmovisão”.

Podemos compreender que o projeto da Modernidade está atrelado aos interesses relacionados
ao contexto Europeu e que é  implantado por meio  da economia e  as  políticas  de Estado
colonizador que instrumentaliza a educação para difundir sua concepção epistemicida.

Em termos conceituais, encontramos dois termos similares, mas diferentes, ao tratarmos do
tema.  A descolonialidade  é  um movimento  de  independência  política  (Mota  Neto,  2015)
enquanto a decolonialidade é um projeto de libertação das relações de poder,  saber e ser.
Nesse  sentido,  a  decolonialidade  provoca  uma  reflexão  sobre  a  educação  que  continua
difundindo o conhecimento  eurocêntrico  como padrão  universal  de estar  no mundo.  Esse
padrão curricular exclui a diversidade cultural e os saberes locais que articulam a vida com a



natureza, com as árvores, plantas, águas, aves, terra, enfim, com tudo que existe e contribui
para a manutenção da vida (Fuchs, 2019). 

Diante  desse  cenário,  a  educação  deve  ser  concebida  como um projeto  de  sociedade  em
disputa.  O  núcleo  central  dessa  peleja  é  o  currículo.   Para  Miranda,  o  currículo  é  uma
“organização das políticas de transmissão de conteúdos escolares” (2013, p. 108). Mas quais
conteúdos?  Quem  os  define?  Quando  serão  inseridos  no  processo  formativo?  Quem  irá
trabalhar  esses  conteúdos?  Em  que  lugar?  Em  que  circunstâncias?   Nesse  momento,
pretendemos refletir sobre a formação de quem é responsável pela organização política do
currículo, a saber, o profissional da educação, comumente denominado como professor, na
perspectiva decolonial.

O trabalho  docente  é  realizado  na  escola  ou  em contextos  educacionais.  Moacir  Gadotti
(2007, p. 12), compreende que “a escola não é só um espaço físico. É, acima de tudo, um
modo de ser, de ver”. Esse modo de ser está impregnado epistemológica e metodologicamente
pelo pensamento colonial que prioriza processos tecnicistas de formação. A didática prioriza
aspectos psicológicos e técnicas de persuasão que domesticam o pensamento dos seres em
desenvolvimento a fim de adequá-los aos interesses e necessidades do mercado neoliberal,
racista e excludente.

A formação docente em perspectiva decolonial

A partir das reflexões realizadas por ocasião do doutoramento, Fuchs (2019) apresenta uma
proposta de formação docente com base no pensamento decolonial. A imagem (Fuchs, 2019,
p. 182) a seguir sintetiza a proposta.

A formação docente no currículo decolonial tem por princípio uma epistemologia outra, dos
grupos culturais que se organizam em torno da língua, da identidade, da relação com a terra,
com a vida, fora dos padrões científicos e acadêmicos coloniais. 

A produção de conhecimentos parte de uma pesquisa participante em que todas as pessoas
ensinam e aprendem juntos, de forma dialógica, horizontal, afetiva, inclusiva.



A base para todos os processos formativos é a relação com a Mãe-Terra, com a fonte de toda a
vida que deve ser cuidada, preservada, respeitada em suas dinâmicas vitais. 

O currículo requer uma flexibilidade a fim de abrir espaços para o inusitado, o inédito viável,
a descoberta de novas relações e conexões entre os saberes até então construídos e acessíveis.

Não há somente uma forma de existir  no mundo, mas há uma intencionalidade educativa
intercultural que não fica contemplando a diversidade cultural, mas busca aprender com as
outras formas de manifestar o sentido da vida.

O  processo  formativo  docente  deve  conduzir  para  a  emancipação  humana,  para  que  os
sujeitos  produzam a sua história,  o  seu trabalho criativo,  a  sua realização  vital  de forma
autônoma,  crítica,  articulada  e  engajada  na  transformação  das  relações  de  dominação  e
alienação que caracterizam a colonialidade.

A  emancipação  humana  parte  de  uma  concepção  de  que  todas  as  formas  de  vida  estão
conectadas  de forma interdisciplinar.  Nada está  separado como nos tenta  impor a  ciência
cartesiana. 

A  interdisciplinaridade  é  provocada  pelas  epistemologias  e  saberes  acumulados  pelas
comunidades que produzem e significam a existência, o trabalho, a economia, as festas, os
ritos, as religiões, as espiritualidades, a educação das e entre as gerações.

Através da interdisciplinaridade, a docência passa a ser compreendida como ação mediadora,
problematizadora  e  partilhada.  Segundo  Freire,  todos  os  seres  humanos  possuem
conhecimentos  diferentes  que  representam  as  diversidades  culturais  enraizadas
historicamente.  Por  intermédio  dessa  mediação  partilhada,  a  educação  transforma  a
naturalidade e predestinação em movimento de libertação crítica e transformadora.

Não por  último,  esse processo formativo  se funda na metodologia  dialógica  e  horizontal.
Diferente  da  educação  colonial,  autoritária,  excludente,  a  educação  decolonial  parte  do
diálogo que produz conhecimentos e não reproduz conceitos produzidos em escala industrial
para alienar os seres humanos que não nascem para aceitar  o destino de consumidores de
supérfluos e sobreviver submetidos à logica da escravidão. O diálogo é a forma mais atual e
relevante  na  formação  docente  que  provoca  a  crítica  ao  pensamento  colonial  e  busca  a
libertação de todas as formas de submissão.

Essa  construção  curricular  está  aberta  para  acréscimo  de  outras  perspectivas  que  podem
emergir do movimento da roda (Fals Borda). É a partir da vivência educativa participativa,
dialógica e horizontal que um mundo outro pode ser construído. Um inédito viável a partir das
sabedorias e epistemologias que lutam para se manterem vivas, transformando as relações de
poder, saber e ser decolonial.

Reflexões conclusivas

A formação docente é um dos desafios mais importantes no cenário atual. Ela está no centro
das disputas políticas por que é através dessa formação que a sociedade se organiza e produz a
existência. O currículo, portanto, é o núcleo central dessa disputa.

A colonialidade do poder, saber e ser produzido pela Modernidade que constituiu a Europa e
o processo de submissão dos povos que estão fora do centro de poder mundial. Essa forma
colonial  de estar  no mundo busca padronizar  a economia  e  a vida com vistas  ao extrair,



explorar,  excluir  e  eliminar  o que  não é  útil  para  o  atender  as  necessidades  do mercado
neoliberal capitalista.

A  decolonialidade,  fundada  na  década  de  noventa,  por  ações  convergentes  de  crítica  e
epistemologia outra de ativistas, acadêmicos e movimentos sociais organizados, aponta para
uma práxis libertadora que se sustentam em ações e metodologias dialógicas e horizontais que
incluem toda a interculturalidade presente nos territórios dos países localizados em espaços
geográficos fora do centro de poder.

O currículo, núcleo central da disputa colonial e decolonial, é compreendido como espaço-
tempo em que a formação docente se efetiva. Esse currículo não é espaço neutro e tampouco
lugar de treinamento para formar exércitos de trabalhadores e trabalhadoras que dependem
das  disponibilidades  de  trabalho  no mercado  explorador.  O currículo  é  lugar  da  vida,  as
possibilidades de existir nas diferentes fases e etapas do desenvolvimento humano. Ele é o
lugar e o tempo em que a vida se manifesta na sua totalidade, interligada e interconectada com
o ambiente vital que está enraizada na Mãe-Terra.

A formação  docente,  no  currículo  decolonial,  compreende  e  abarca  uma epistemologia  e
metodologia  outra,  interdisciplinar,  dialógica,  com  pesquisa  participante,  flexível,
emancipatória, comunitária, horizontal, mediada e baseada na Mãe-Terra.

Os desafios da formação docente em currículos decoloniais permanecem em um contexto em
que  recrudescem  as  perspectivas  tecnicistas  que  buscam  moldar  os  seres  humanos  às
necessidades do mercado que transforma tudo em mercadoria descartável. A decolonialidade
é uma possibilidade concreta para uma educação libertadora e transformadora.

Referências

BALLESTRIN, Luciana. América Latina e o giro decolonial. Revista Brasileira de Ciência
Política.  no.11  Brasília  May/Aug.  2013.  Disponível  em:  http://www.sci-elo.br/scielo.php?
script=sci_arttext&pid=S0103-33522013000200004&lng=en&nrm=iso&tlng=pt.  Acesso em:
23 jun. 2018.

CASTRO-GÓMEZ, S.; GROSFOGUEL, R. (Orgs.) El giro decolonial. Reflexiones para una
diversidad  epistémica  más  allá  del  capitalismo  global.  Bogotá:  Universidad  Javeriana-
Instituto Pensar, Universidad Central-IESCO, Siglo del Hombre Editores, 2007. p. 127-167.
Disponível  em:  http://www.unsa.edu.ar/histocat/hamoderna/grosfoguelcastrogomez.pdf.
Acesso em: 13 out. 2016.

DUSSEL,  Enrique.  1492:  el  encubrimiento  del  outro:  hacia  el  origen  del  mito  de  la
Modernidad. La Paz: UMSA. Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación, Plural
Editores,  1994.  Disponível  em:
http://bibliotecavir-tual.clacso.org.ar/clacso/otros/20111218114130/1942.pdf.Acesso  em:  15
jun. 2016.

FALS BORDA, Orlando. El problema de la autonomía científica y cultural en Colombia. In:
ECO. Revista Colombianade Occidente. Tomo XVI, n. 126, Bogotá, 1970.

FANON, Frantz.  Os Condenados da Terra. 2º ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira,
1979.



FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. São Paulo: Paz e Terra, 1996.

GADOTTI, Moacir.  A escola e o professor: Paulo Freire e a paixão de ensinar. São Paulo:
Publisher Brasil, 2007.

GROSFOGUEL, Ramón.  Para descolonizar  os  estudos de economia  política  e  os  estudos
póscoloniais:  transmodernidade,  pensamento  de  fronteira  e  colonialidade  global.  In:
SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula (org). Epistemologias do Sul. São
Paulo: Cortez Editora, 2010.

LANDER,  Edgardo.  La  colonialidad  del  saber:  eurocentrismo  y  ciencias  sociales.
Perspectivas  latino-americanas.  Buenos  Aires:  Clacso,  2000.  Disponível  em:
http://bibliotecavir-tual.clacso.org.ar/clacso/sur-sur/20100708034410/lander.pdf.  Acesso  em:
15 out. 2016.

MACEDO, Elizabeth. Currículo como espaço-tempo de fronteira cultural. Revista Brasileira
de Educação. v. 1,1 n. 32, p. 285-296, maio/ago. 2006.

MIRANDA,  Cláudia.  Curriculos  decoloniais  e  outras  cartografias  para  a  educação  das
relações étnico-raciais: desafios político-pedagógicos frente a Lei nº 10.639/2003. In: Revista
da  ABPN.  v.  5,  n.  11,  jul.–out.  2013,  p.  100-118.  Disponível  em:
http://abpn-revista.org.br/revista/index.php/revistaabpn1/article/download/191/187/.  Acesso
em: 7 mar. 2018. 

FUCHS, Henri Luiz.  A formação docente a partir de currículos decoloniais: análise de
experiências  instituintes  em cursos  de Pedagogia  na Abya Yala.  Tese  (Doutorado em
Educação) - Universidade La Salle. Programa de Pós-Graduação em Educação, Canoas, 2019.
Disponível  em:  https://repositorio.unilasalle.edu.br/bitstream/11690/1163/1/hlfuchs.pdf.
Acesso em: 5 jan. 2025.

MOTA  NETO,  João  Colares  da.  Educação  popular  e  pensamento  decolonial  Latino-
Americano  em Paulo Freire  e  Orlando Fals  Borda.  Tese  (Doutorado em Educação)  –
Programa  de  Pós-Graduação  em Educação,  Universidade  Federal  do  Pará,  Belém,  2015.
Disponível  em:
http://reposito-rio.ufpa.br/jspui/bitstream/2011/8383/1/Tese_EducacaoPopularPensamento.pd
f . Acesso em: 4 jun. 2016.

WALSH,  Catherine.  (ed.)  Pedagogías  decoloniales.  Prácticas  insurgentes  de  resistir,
(re)existir y (re)vivir. Tomo I. Quito, Equador: Ediciones Abya-Yala, 2013.


