
INSCREVER PRESENÇA NOS VAZIOS: ESPERANÇAR A EDUCAÇÃO

A PARTIR DA DECOLONIZAÇÃO NO ENSINO DE HISTÓRIA

Gabriela Oliveira Britto Sassone da Conceição1

Patrick Rodrigues Rodrigues Junior2

Carmem G. Burgert Schiavon3

RESUMO

Este artigo descreve os processos de pesquisa, ação e reflexão envolvidos no desenvolvimento de duas
aulas  realizadas  no  ano  de  2023,  na  Escola  Altamir  de  Lacerda  Nascimento,  da  cidade  do  Rio
Grande/RS, enquanto intervenções do Subprojeto de História do PIBID da Universidade Federal do
Rio  Grande  (FURG).  Sua  metodologia  consiste  na  decolonização  do  material  didático,  enquanto
resposta ética e responsável frente às ausências produzidas pela prática contínua, de base colonial –
aqui compreendida como os efeitos da colonização que recaem sobre os caráteres epistemológicos,
educativos, mas também subjetivos, cotidianos e identitários –, possuindo como principais referenciais
práticos-teóricos o Mestre quilombola Antônio Bispo dos Santos, o doutor em educação Luiz Rufino,
o  professor  Abdias  Nascimento,  a  filósofa  bell  hooks  e  o  educador  Paulo  Freire.  Os  resultados
baseiam-se no retorno recebido dos(as) alunos(as), os quais são reveladores do quanto a decolonização
aproxima o conteúdo da identidade dos(as) estudantes – especificamente, no ensino de História do
Brasil –, promovendo, para mais, significações sobre a docência e o ensino de História.

Palavras-chave: Decolonização, Material Didático, Ensino, História, Pesquisa.

INTRODUÇÃO

A  pesquisa  aqui  apresentada  possui  como  centro  a  decolonialidade,  isto  é,  suas

práticas, teorias, debates e possibilidades. Nessa esteira, considera-se a colonialidade, como

ensina  o  mestre  quilombola  Antônio  Bispo  dos  Santos,  enquanto  “todos  os  processos

etnocêntricos de invasão, expropriação, etnocídio, subjugação e até de substituição de uma

cultura pela outra, independentemente do território físico geográfico em que essa cultura se

encontra” (Santos, 2015, p. 47-48). Em outras palavras, “suas marcas estão em tudo” (Rufino,

2023, p.  88),  levando-se em consideração que vivemos em um  “contínuo instaurado pelo

acontecimento colonial” (Rufino, 2021, p. 26 e 27), e isto afeta as “múltiplas dimensões da

1 Graduanda do Curso de História da Universidade Federal de Rio Grande (FURG), gabiobritto7@gmail.com;
2 Graduando do Curso de História da Universidade Federal de Rio Grande (FURG), aminosteve546@gmail.com;
Bolsistas dos Editais 2022/2024 e 2024/2026 do Subprojeto de História do PIBID da Universidade Federal do
Rio Grande (FURG).
3 Doutora em História, Professora do Instituto de Ciências Humanas e da Informação da Universidade Federal do
Rio Grande (ICHI-FURG) e Coordenadora do Subprojeto de História do PIBID, cgbschiavon@yahoo.com.br 

mailto:aminosteve546@gmail.com
mailto:cgbschiavon@yahoo.com.br


existência, deixando marcas profundas na cognição e nas subjetividades” (Rufino, 2021, p.

71), como explica o professor Luiz Rufino.  Sendo, então, “a compreensão do colonialismo

como uma guerra inacabada (...)”, a qual “tem múltiplas faces em uma só cara” (Rufino, 2021,

p. 27), afirmamos sua face que recai sobre a educação. Com base nestes preceitos, considera-

se fundamental sua decolonização.

Reconhecemos a decolonialidade como um referencial prático-teórico – mas também

poético,  ético,  transgressivo  –,  “que  encarna  força  utópica,  política  e  pedagógica  para  a

transgressão da obra/heranças coloniais (colonialidade) e a remontagem do seres/saberes em

prol de outro projeto de mundo” (Rufino, 2019, p. 11), a qual exige um movimento de escuta,

estudo  e  legitimação  das  epistemes,  histórias,  matrizes  e  conhecimentos  dos  povos

caracterizados pelo mestre Antônio Bispo como contra-coloniais4 – povos que vivem em um

contexto  afetado  pela  colonização;  porém,  a  recusam ao  manterem  seus  modos  de  vida,

tradições, cosmologias e saberes ancestrais. Dessa forma, suas produções são empíricas, ou

construídas em conjunto a referidas comunidades – não apenas sobre elas –, e “seu caráter é

criado a partir de agenciamentos mediados pelas experiências de ser e saber dos colonizados”

(Rufino, 2021, p. 36). Assim, suas pesquisas estabelecem uma postura ética frente aos efeitos

coloniais.

Na pesquisa  aqui  presente,  atem-se  a  uma  das  faces  dessa  metodologia  frente  a

educação5,  referente  à  decolonização do material  didático  – em extensão dos  métodos de

pesquisa nele presentes. Por conseguinte, através da metodologia freiriana de ação-reflexão-

ação, realizou-se uma pesquisa investigativa sobre a resposta que a metodologia decolonial,

aplicada ao conteúdo, geraria na turma. Para tanto, foram desenvolvidas duas aulas, referentes

à temática dos povos indígenas (a qual chamar-se á de “Aula 1”) e à presença africana no

Brasil  (designada  de  “Aula  2”),  respectivamente,  planejadas  e  executadas  através  de

referenciais empíricos àqueles sobre os quais as aulas tratavam – “esquivando-se” do livro

didático, tendo em vista a ausência de tais conteúdos. 
4 Conceito cunhado por mestre Bispo, que designa povos politeístas, negros, indígenas, quilombolas, pagãos,
policultores, e demais povos que negaceiam a colonização (Santos, 2015).
5 Ressalta-se  que  a  decolonização  da  educação  não  se  restringe  ao  ambiente  institucional  da  escola  ou  da
universidade, mas compreende em enxergá-la, além, “naquilo que geralmente não se reconhece como a sendo,
nas interlocuções e nos saberes que a tecem no mundo” (Rufino, 2023, p. 9), tendo em vista “que onde há vida,
seja  humana  ou  mais  que  humana,  existe  educação  se  trançando  nas  mais  diferentes  formas  de  interação”
(Rufino, 2023, p. 32). Assim, versa-se o ensinamento de Mestre Bispo: “para ele, tudo que compreende o que
chamamos natureza ou, em suas palavras, tudo que é orgânico possui identidade, inteligência e espiritualidade
que integra e organiza ecologicamente as dimensões da vida” (Rufino, 2023, p. 29).  Dessa forma, referente à
educação, “o problema da descolonização não é apenas epistêmico. A questão do conhecimento precisa estar
imbricada ao caráter ontológico e cosmogônico, já que todo saber se manifesta por meio de um corpo e fala
desde um mundo que lhe é próprio” (Rufino, 2021, p. 55), e se lança o questionamento: “se a educação é um
radical da vida, por que não enxergamos as muitas escolas que estão por aí?” (Rufino, 2021, p. 59).



O resultado alcançado estabelece que a decolonização promove uma aproximação do

conteúdo  das  identidades  dos(as)  estudantes,  permitindo-os(as)  reconhecer  a  si,  aos  seus

cotidianos e suas tradições, na matéria estudada, viabilizando uma aprendizagem significativa.

Logo,  a  relevância  dessa  pesquisa  para  a  ciência  histórica  reside  em  demonstrar  as

possibilidades  desta  de  abandonar  a  “tutela  acadêmica”,  desenvolvida  pelo  eurocentrismo

acerca da história dos povos colonizados, e estabelecer uma abordagem ética e responsável

nas  pesquisas  e  produções.  Assim,  objetiva  demonstrar  as  viabilidades  de  uma educação

decolonial,  a importância dela na legitimação de saberes subalternizados, a necessidade de

instauração de metodologias éticas e responsáveis, bem como a urgência dessas alternativas

adentrarem as universidades, as escolas e as produções acadêmicas.

METODOLOGIA 

Durante  a  graduação,  os(as)  licenciandos(as)  são  apresentados(as)  a  diversas

teorizações sobre a sala de aula, assim como a diferentes métodos, abordagens e críticas. A

“leitura” que possuem sobre o ambiente escolar, a sala de aula e a docência está, portanto,

muito próxima ao “texto”6, logo, distante da realidade. Nesse sentido, a experiência prática

proporcionada por Programas de ensino, como é o exemplo do PIBID (Programa Institucional

de Bolsa de Iniciação à Docência), oportunizam uma formação integral aos licenciandos, na

medida em que os coloca em contato com a sala de aula, exercício que permite a investigação,

experimento, pesquisa – como a aqui desenvolvida. Segundo estes pressupostos, a abordagem

aplicada neste artigo diz respeito à metodologia freiriana,  de ação-reflexão-ação, enquanto

meio de pesquisa, em consonância com os preceitos de Paulo Freire:
Não há ensino sem pesquisa e pesquisa sem ensino. [...] Enquanto ensino continuo
buscando, reprocurando. Ensino porque busco, porque indaguei, porque indago e me
indago.  Pesquiso  para  constatar,  constatando,  intervenho,  intervindo educo e  me
educo (Freire, 2015, p. 30).

Entende-se que a pesquisa docente, indissociável da profissão, consiste tanto em uma

revisão bibliográfica – a teorização sobre a sala de aula, o estudo conteudista e acadêmico –

quanto  uma investigação  da  turma,  da  escola,  do  ofício  –  identificando  seus  perfis,  suas

particularidades, a fim de discernir aquilo que funcionará ou não. Ela perpassa, portanto, pela

teoria, pela prática e pela reflexão, buscando um balanceamento entre ação-reflexão-ação, em

que “o/a educador/a  constrói  reflexões  acerca  da sua prática”  (Nonato,  2021, p.  37) e  as

incorpora em ação. 

6 Conceitos referentes ao Dicionário Paulo Freire (Streck et al, 2010).



Além  da  metodologia  geral  discorrida  até  aqui,  buscou-se  incorporar  uma

metodologia  no  que  diz  respeito  ao  componente  curricular  de  História,  e  a  abordagem

tangente ao conteúdo. Desse modo, os estudos prévios às aulas, bem como suas execuções,

foram orientados pela teoria decolonial. A  decolonialidade7,  sem  dúvidas,  tem  se  firmado

enquanto possibilidade de pesquisa nas mais diversas áreas, e possui sua base na legitimação

das produções próprias dos povos contra-coloniais (Santos, 2015), sejam elas orais, práticas

e/ou acadêmicas,  buscando transgredir  o racismo epistêmico proveniente da colonialidade.

Assim, caracterizam-se enquanto pesquisas empíricas, práticas-teóricas.

Compreende-se, então, que há “a dimensão da colonialidade que recai sobre o caráter

epistemológico”  (Rufino,  2019,  p.  37),  seja  na  apropriação  de  saberes  ancestrais  e  sua

transformação em linguagem acadêmica para sua afirmação científica (Santos, 2023), seja na

dependência  eurocentrista  estabelecida  nos  currículos  e  na  ausência  das  histórias  e

perspectivas  afro-pindorâmicas  neles.  Dessa  maneira,  “a  gente  se  perde  nos  referenciais

teóricos do colonialista ao invés de analisar os nossos referenciais históricos” (Santos, 2022,

p.  28)  e  suas  epistemes  próprias,  “reduzi[indo]  a  complexidade  das  cosmovisões  negro-

africanas  e  indígenas  aos  limites  do  pensamento  ocidental  e  seus  regimes  de  verdade”

(Rufino; Simas, 2018, p. 21), seus moldes academicistas e restritos. A própria legitimação

acadêmica deve emergir, portanto, não enquanto fim, mas como um meio de “transformar as

armas dos inimigos em defesa, para não transformar a nossa defesa em arma” (Santos, 2023,

p. 14), como ensina Mestre Bispo, haja vista que “não assumiremos o repertório dos senhores

colonizadores para sermos aceitos de forma subordinada em seus mundos” (Rufino, 2019, p.

10).

Sendo assim,  estipula-se,  na profissão docente,  a “responsabilidade [em] assumir  a

emergência e a credibilização de outros saberes, diretamente comprometidos, agora, com o

reposicionamento histórico daqueles que o praticam” (Rufino, 2019, p. 12) e, dessa forma,

atentar-se às sutilezas desse sistema que insiste em dizer-se no passado, mas que ainda produz

ausências e esquecimentos. Tais preceitos demonstram a importância da perspectiva buscada

ser  orientada  por  uma  “autoridade  de  experiência”  –  que  não  se  inscreve  enquanto  um

conceito universalizante (o que o descaracteriza), mas um que não abre mão “do poder da

experiência como ponto de vista a partir do qual [seja possível] fazer uma análise ou formular

uma teoria” (hooks, 2017, p. 122). 

7 O prefixo “de” da palavra decolonial não surge como negação da colonização, mas enquanto estar em frente,
em confronto, em uma experiência contextualizada a partir de tal acontecimento.



Para  tanto,  a  pesquisa  prévia  das  aulas  posteriormente  relatadas  contou  com

bibliografias e recursos audiovisuais dos livros de Davi Kopenawa e Ailton Krenak (além de

seu discurso na Constituinte), vídeo contendo um texto de Myrian Krexu, documentário do

Instituto Socioambiental (ISA) – para o planejamento e execução da “Aula 1” –, entrevista

com Djamila Ribeiro, raps de Emicida, e música de Lazzo Matumbi – para o planejamento e

execução da “Aula 2”. A utilização de músicas e  raps enquanto metodologia buscou uma

aproximação com a cultura popular consumida pelos estudantes, de maneira a melhor alcançá-

los em suas realidades, pois como ensinou Paulo Freire, “quanto mais  eu estivesse, como

educador, molhado cultural e socialmente das mesmas águas do educando tanto mais

acessível  ficaria para o educando o seu conhecimento” (Pelandré,  2014, p.  18,  o grifo

consta no original), enquanto as demais fontes buscaram apresentar o conteúdo através das

perspectivas, pesquisas, obras e relatos daqueles de quem ele referia-se, partindo, então, de

suas próprias bases práticas-teóricas (Rufino; Simas, 2018). 

A conclusão foi observada a partir das respostas dos alunos à abordagem aplicada,

sendo o resultado perceptível através de uma experiência prática, que na metodologia da ação-

reflexão-ação na docência, buscou investigar o possível retorno da metodologia decolonial

sobre o conteúdo.

REFERENCIAL TEÓRICO

Ao confrontar-se com o conteúdo de “formação do território brasileiro”, percebe-se a

carência de informações que demonstrem a presença indígena e africana no Brasil no livro

didático, enquanto principais povos protagonistas do país, apresentando a invasão europeia

como evento e população formadora do mesmo. Assim, versa-se o destaque de Myrian Krexu,

liderança indígena, de que “a mãe do Brasil é indígena, mesmo que o país tenha mais orgulho

de seu pai europeu, que o trata como filho bastardo” (Gentes, 2020) e o questionamento do

professor Abdias Nascimento concernente ao fato de que “se consciência é memória e futuro,

quando  e  onde  está  a  memória  africana,  parte  inalienável  da  consciência  brasileira,  nos

currículos escolares?” (Nascimento, 2016, p. 11).

Como denuncia Luiz Rufino, a produção de esquecimentos e da não presença é uma

das armas mais poderosas do contínuo colonial e “perpassa por meios de ensinar/escolarizar”,

pois “não se faz sem que haja um plano de ensino e um currículo que institua a aprendizagem

do ser colonizado via violência e esquecimento de si” (Rufino, 2021, p. 22) [grifo nosso], e

dessa forma, os ambientes escolares “historicamente vem reificando e fortalecendo sentidos



coloniais” (Rufino, 2019, p. 76). Nesta perspectiva, o mestre Antônio Bispo dos Santos ensina

que “não tem um instrumento colonial  mais eficiente  do que as universidades” (Uspfflch,

2023). Em razão, disso, “é necessário não somente desaprender do cânone como se lançar em

disponibilidade para aprendizagens de modos produzidos como esquecimento” (Rufino, 2021,

p. 37), reeditando as perspectivas impostas – e a educação, segundo o professor Rufino, “se

revelará como lugar de produção de contra-ataques a esse modelo” (Rufino, 2023, p. 15),

afinal, como ensinou Paulo Freire, “nunca houve uma educação neutra.  A educação é uma

prática política” (Pelandré, 2014, p. 14). Trazendo os saberes da capoeira para a educação,

Luiz Rufino explica:
Como  radical  da  vida  assentado  no  corpo,  ela  [a  educação]  perseguirá
incessantemente a liberdade, que no movimento da roda se expressa como ginga,
esquiva e uma intensa caçada pelos vazios para neles inscrever presença (Rufino,
2023, p. 15) [grifo nosso].

“Caçando os vazios”, então, ao identificar as ausências do material didático, buscou-

se nelas, “inscrever presença”, ao trabalhar os referidos conteúdos, “esquivando-se” do livro e

propondo uma decolonização do mesmo; pois, “se a lógica colonial se instalou e permanece

entre  nós  como um modo de escolarização ao mesmo tempo acontecem outros processos

educativos  que  contrariam o modelo  que  se quer  único”  (Rufino,  2023,  p.  7).  Assim,  “a

colonização, mesmo se mantendo em nosso tempo, não se sagra vencedora” (Rufino, 2023, p.

65).

Já possuindo uma base previamente estabelecida, com uma palestra do docente da

FURG, o Professor  Marlon Borges  Pestana,  a  qual  tratou desde o povoamento  inicial  do

continente americano, até temáticas vigentes, como discussões sobre o Marco Temporal e a

Constituição, contando com a apresentação de material arqueológico, como pontas de flecha,

pontas de lança, pedra lascada, etc. aos(às) estudantes – concretizando uma parceria entre a

Universidade e a escola pública –, realizou-se a primeira aula (“Aula 1”) aqui relatada, sobre

diversas temáticas compondo os povos indígenas. A “Aula 2” é contextualizada após uma

palestra sobre o continente africano realizada pelo estudante da FURG Darel Chris Daudet

Mavoungou,  natural  do  Congo,  o  qual  tratou  sobre  a  presença  africana  no  Brasil,

estabelecendo conexões com o presente e a realidade dos estudantes.

Para o planejamento da “Aula 1”, lançou-se mão de referências bibliográficas de

Davi  Kopenawa  –  a  qual  demonstrou  desde  as  supressões  estatísticas  da  população

Yanomami, causadas pela violência e epidemias trazidas por garimpeiros, às cosmológicas e

culturais, causadas por missionários –, Ailton Krenak – que exemplificou a relação territorial

do povo Krenak com o Rio Doce, ao considerá-lo seu avô, e a “morte” desse rio ocasionada



pela mineração, além de seu discurso na Constituinte, demostrando a luta para que os direitos

indígenas fossem inclusos na nova Constituição –, Myrian Krexu – em cima da qual discutiu-

se  sobre  a  descendência  dos(as)  alunos(as),  e  a  verdadeira  identidade  brasileira  –  e  um

documentário  do Instituto  Socioambiental  (ISA),  que  apresentou as  adaptações  sociais  do

povo Baniwa, problematizando a visão homogeneizante e de imutabilidade cultural sobre os

povos indígenas.  Por conseguinte,  com contextualização e trechos dos referidos materiais,

trabalhou-se sobre as temáticas planejadas.

Na “Aula 2”, discutiu-se a presença africana no Brasil, em uma conversa inicial com a

turma, a fim de discernir seus conhecimentos sobre o assunto, e como desenvolver a aula a

partir  de  tal,  em  uma  aula  construída  através  da  participação  dos(as)  estudantes,  que

possuíram  espaço  para  contribuir,  metodologia  proveniente  das  pedagogias  críticas  da

libertação, mencionadas por bell hooks, as quais “necessariamente abraçam a experiência, as

confissões  e  os  testemunhos  como  modos  de  conhecimento  válidos,  como  dimensões

importantes e vitais de qualquer processo de aprendizado” (hooks, 2017, p. 120). As respostas

surgidas apresentaram as diversas resistências de referidos povos e a discussão foi guiada,

então,  pela  frase  do  mestre  Nêgo Bispo,  “saiu  o primeiro  navio  negreiro,  eis  o  primeiro

quilombo” (Santos, 2018, p. 50). A partir daí, direcionou-se o debate para o período pós-

abolição,  com destaque  à  análise  acerca  da  inexistência  de  políticas  de  reparação  e  suas

consequências visíveis até hoje, exemplificadas na música “14 de maio”, de Lazzo Matumbi,

uma entrevista com a filósofa Djamila Ribeiro e na música “Ismália”, de Emicida, a qual foi

seguida de diversos pedidos de  raps que refletiam as temáticas debatidas em aula, gerando

discussões  importantes  e  reveladoras  da  criticidade  e  maturidade  da  turma  em  referidos

assuntos. 

Ambas  as  aulas  e  os  materiais  utilizados  estabeleceram  paralelos  com  o  então

momento vivenciado, de maneira geral, no Brasil,  e de maneira mais restrita, na realidade

dos(as)  alunos(as).  A  pesquisa,  ademais,  estava  presente  em  todos  os  âmbitos  das  aulas

relatadas  –  desde  seu  planejamento,  execução  e  reflexão  posterior,  com  vistas  ao

estabelecimento  de  uma  conclusão.  O  movimento  descrito  caracterizou  um

exercício/dinâmica formativo, pois segundo Paulo Freire, “pra mim a formação permanente se

faz a partir da reflexão sobre a prática. É pensando criticamente a prática que você desembute

dessa  prática  a  teoria  que  você  já  conhecia  ou  não”  (Pelandré,  2014,  p.  20).  Da prática

relatada, então, surgiram a teoria, a pesquisa e o artigo aqui presentes.



RESULTADOS E DISCUSSÃO

Conforme relatado acima,  os resultados  da pesquisa foram estabelecidos  a  partir  do

retorno  recebido  da  turma  em  relação  às  metodologias  aplicadas  nas  aulas.  Alguns

questionamentos que surgiram, como a pergunta: “há uma bancada indígena no congresso?” –

seguido da afirmação,  pelo  aluno,  que esta  deveria  existir,  pois  representaria  a  sociedade

brasileira; apontamentos como “Meu pai é indígena!”; uma posterior prova recebida, em que

uma aluna desenhou povos indígenas para representar a população brasileira, e estes com os

rostos pintados de preto “em forma de luto”, referindo-se ao discurso de Ailton Krenak, na

Constituinte (no qual ele pinta o rosto de jenipapo em uma simbologia de luto e guerra contra

a ameaça dos direitos indígenas); uma aluna ensinar à turma sobre as tradições da Umbanda e

do Candomblé,  compartilhando sua experiência;  uma aluna  se emocionar  em aula com a

música de Lazzo Matumbi e, posteriormente, escrever sobre si mesma, no momento em que

foi solicitado que escrevessem um cordel relacionado a uma pessoa negra importante para

eles, acabou gerando o desenvolvimento de conclusões envolvendo a abordagem decolonial, o

ensino de História e a docência, além da criação de sentidos, consecutivamente discutidos.

O estudo das obras de Luiz Rufino, bell  hooks  e Paulo Freire promoveu o

movimento  de  reflexão sobre  todo  o  processo  de  construção  e  aplicação  das  aulas,  e

proporcionou  significações sobre as respostas dos(as) alunos(as) à elas: a prova mencionada

foi recebida na semana em que o Marco Temporal havia sido aprovado no Congresso, em um

momento em que os povos indígenas estavam, sem dúvidas, em “luto e guerra” pela ameaça

que sofriam – e  continuam a sofrer;  o  espaço concedido aos  estudantes,  que  resultou  na

explicação de uma aluna sobre as tradições de matriz africana para a turma, estabelece uma

oportunidade de respeito e reconhecimento dos(as) estudantes entre si, como evidenciou bell

hooks (2017, p.  247):  “esse momento  de participação e diálogo coletivo  significa que os

alunos e o professor respeitam – e invoco aqui o significado originário da palavra, ‘olham

para’ – uns aos outros”; o ato de uma aluna reconhecer seu pai como parte do conteúdo que

estudava, e outra escrever sobre si mesma na atividade proposta, revelaram que a educação

pode  apresentar  “o  conhecimento  como  autoconhecimento,  prática  cotidiana  e  ação

responsiva” (Rufino, 2021, p. 33); o episódio da aluna se emocionar em aula, evidenciou “a

tarefa curativa da educação: (...) alcançar as profundezas de nossos silêncios, nossas dores e

forças;  tocar  na  dimensão  sensível  de  nossas  presenças”  (Rufino,  2021,  p.  37).  Nessas



criações  de  sentido,  significações  sobre  a  docência,  arrisca-se  afirmar,  pode  residir  o

“Esperançar” de Paulo Freire. 

Desse modo, concluiu-se que a responsabilidade com um ensino decolonial aproximou

os  conteúdos  trabalhados  das  próprias  identidades  dos  alunos,  percebido  em  seus

reconhecimentos – de si, de suas famílias, de suas tradições, da própria identidade brasileira –

durante as aulas, e refletido em suas produções – e afirma-se que esse reconhecimento pode

levar  os(as)  estudantes  a  atingir  a  tão  esperada  consciência  de  seu  lugar  na  História  e

percepção de seu papel e posicionamento diante dela. Assim, “mesclando amor e fúria, se

trançam no tempo atos responsáveis daqueles que foram e vão ao campo de batalha roçar

esperanças  da  descolonização  como um horizonte  que busca  permanentemente  liberdade”

(Rufino, 2021, p. 35). 

Ademais,  os  estudos de  Abdias  Nascimento,  Luiz  Rufino e  Antônio  Bispo dos

Santos,  mostraram-se  de  igual  forma  essenciais  para  uma  maior  compreensão  e

problematização sobre a carência de referidos conteúdos nos livros didáticos, a forma que são

apresentados  (quando  o  são),  e  a  deslegitimação  de  determinadas  epistemologias  e

conhecimentos – saberes tradicionais, orais ou marginalizados, preteridos aos eurocêntricos,

escriturados e acadêmicos (Santos, 2023) –, os quais “estão substanciados [a] vários modos de

colonização que aniquilam gramáticas maternas  e percepções de mundo, (...)  assassinando

saberes,  linguagens,  comunidades  e  rituais”  (Rufino;  Simas,  2020,  p.  14).  Isto  posto,  o

resultado relativo à utilização de produções empíricas como referências para o planejamento e

execução das aulas demonstrou como a postura ética estipulada nas pesquisas decoloniais

estabelece respeito à “autoridade de experiência”, reconhecendo a possibilidade de “reeditar

as nossas trajetórias a partir das nossas matrizes” (Santos, 2018, p. 50), uma vez que “uma

ciência histórica que não serve à história do povo de que trata está negando-se a si mesma.

Trata-se  de  uma  presunção  cientificista  e  não  de  uma  ciência  histórica  verdadeira”

(Nascimento, 2019, p. 287), como estabeleceu o professor Abdias Nascimento.

Para tais conclusões e significações, então, foi necessário nosso movimento de escuta,

olhar atento, aprendizado, pois como ensinou Paulo Freire, “o educador ao ensinar aprende e

o educando ao aprender ensina. Dialeticamente,  esse aprender-ensinar se realiza dentro do

processo de conhecer” (Pelandré, 2014, p. 16), de ambos(as) professor(a) e aluno(a). Dessa

forma,  estabelece-se  que,  para  o  referido  aprendizado,  há  a  necessidade  de  deixar-se  ser

afetado por aquilo que a educação pode proporcionar. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS



Ao término desta reflexão, conclui-se que a relevância das pesquisas, metodologias e

práticas  decoloniais  à  ciência  histórica  reside,  principalmente,  na  preocupação  ética

estabelecida no respeito às produções empíricas dos povos contra-coloniais (Santos, 2015) e a

possibilidade de reeditar suas trajetórias através de suas matrizes (Santos, 2018), abandonando

a dependência da ciência ocidental-eurocentrista e o racismo epistêmico, a infantilização e a

pretensão  cientificista  dela  oriundos  (Rufino,  2021;  Nascimento,  2019).  Mais  do  que

representar uma dívida para com a ciência,  então,  ou o cumprimento das leis 10.639/03 e

11.645/08,  essa  revisão  “atua  integralmente  na  defesa  da  dignidade  existencial  dos  seres

afetados  pela  humilhação  produzida  sistematicamente  pela  dominação  colonial”  (Rufino,

2021,  p.  35)  –  “de  gente  que  não  costuma  ter  suas  experiências  credibilizadas  como

conhecimento e suas práticas como detentoras de autoria, teoria e método” (Rufino, 2023, p.

24).

Com a institucionalização e legitimação acadêmica de suas histórias – enquanto forma

de defesa estabelecida pelos próprios, em adaptação às faces do colonialismo, e não tutela –, é

possível alterar a perspectiva sobre a qual suas histórias são referenciadas, reconhecendo-os

como  sujeitos  históricos  ativos,  em suas  organizações  políticas,  ciências,  conhecimentos,

modos de vida e resistências, pois como evidenciou Rufino,  “a educação como prática de

liberdade diz sobre a emergência de reposicionar os seres não mais como oprimidos, livres da

dissonância  que  confunde  o  status  de  dominador  com  alguma  impressão  de  dignidade

existencial” (Rufino, 2021, p. 40). Assim, como versa a historiadora Beatriz Nascimento, “é

tempo  de  falarmos  de  nós  mesmos  não como ‘contribuintes’  nem como vítimas  de  uma

formação histórico-social,  mas como participantes  dessa formação” (Nascimento,  2021, p.

53). 

Isto posto, os resultados centrais alcançados na pesquisa dizem respeito à importância

e urgência da decolonização, defendida como “principal tarefa da educação, enquanto radical

de  vida  e  diversidade”  (Rufino,  2023,  p.  13)  e  como meio  de  estabelecer  uma  resposta

responsável  ao  contínuo  colonial,  especificamente,  no  ensino  de  História.  A  face  do

colonialismo que afeta o ensino possui o objetivo de transformar o ser colonizado “em algo

permanentemente  em desvio  e  submisso”  (Rufino,  2021,  p.  22),  revelando  que  a  própria

educação “tem suas raízes fincadas na catequese, no espólio, no pacto protetivo e de poder

branco,  heteropatriarcal,  antropoceno  e  eurocentrista”  (Rufino,  2021,  p.  13),  e  essas

características  estão  refletidas  nos  livros  didáticos.  Logo,  estes,  devem  ser  revisados  e

editados, decolonizados, em compromisso aos contextos afetados pela colonização, para que a



decolonização manifeste-se, portanto, não como “um mero conceito, mas também uma prática

permanente de transformação social na vida comum” (Rufino, 2019, p. 11).

Compreende-se a importância da atualização dos(as) professores(as) das redes básicas

de ensino para tal, visto ser um campo emergente, por muitos(as) desconhecido. Esta, porém,

não  deve  emergir  somente  enquanto  movimento  individual,  sem  suporte  teórico  e/ou

metodológico, pois, no cotidiano docente, torna-se majoritariamente inviável, mesmo quando

desejado. Ressalta-se, então, a importância de que esta revisão ocorra nas Universidades, uma

vez que seus currículos,  ementas,  produções,  pesquisas e ensino implicam diretamente na

formação  de  professores  e/ou  pesquisadores,  nas  produções  dos  livros  didáticos,  e,  em

consequência,  na  educação  básica.  Essa  afirmação,  entretanto,  não  convenciona  a

impossibilidade de professore(as) da rede básica de investirem contra o modelo vigente, ou de

“esquivar-se” do material didático e editá-lo – pelo contrário.

As  possibilidades  para  tal  encontram-se  nos  cotidianos.  Há o  ato  comum a  muitos

ambientes escolares de trabalhar os conteúdos referentes aos povos indígenas no dia 19 de

abril, aos africanos e afro-brasileiros no dia 20 de novembro, às mulheres no dia 8 de março

(talvez no 25 de julho), abordando a história destes(as) enquanto matérias separadas daquelas

trabalhadas durante o ano, sem vínculo ou contexto com eles. Existe, contudo, a alternativa de

trabalhar  esses  conteúdos  curricularmente,  sempre  através  de  suas  produções  empíricas,

firmando  um caminho  para  a  decolonização.  Outra  possibilidade  encontra-se  no  trabalho

conjunto às lideranças dessas comunidades, estabelecendo vínculo com suas lutas, também,

em esfera  municipal e/ou regional, de maneira mais próxima à realidade dos(as) estudantes

que,  por  vezes,  as  desconhecem.  Compreende-se,  para  mais,  as  escolhas  conteúdista  que

precisam tomar  os(as)  professores(as)  e  estas  podem privilegiar  aqueles  que  estabelecem

conexão, reconhecimento, aproximação com as realidades, identidades e cotidianos dos(as)

alunos(as). 

Em  relação  às  Universidades,  estabele-se  a  necessidade  de  comprometimento  e

responsalibilidade  em  ouvir e aprender  com as comunidades  contra-coloniais,  legitimando

suas histórias, experiências e saberes tradicionais, nem sempre validados dentro da academia,

ao “institucionalizar o Brasil Negro [e indígena] – eis a exigência que grita sua urgência na

encruzilhada  de nossa história”,  como já  alertou Abdias Nascimento (2019, p.  46).  Dessa

forma, “a lição é sermos ouvintes, falantes, leitores e escritores das múltiplas gramáticas das

matas, chãos, águas, céus, espíritos e tempos desses e de outros mundos” (Rufino, 2022, p.

73), pois somente “no dia em que eles [as universidades] se dispuserem a aprender conosco

como aprendemos um dia com eles, aí teremos uma confluência. Uma confluência entre os



saberes.  Um  processo  de  equilíbrio  entre  as  civilizações  diversas  desse  lugar.  Uma

contracolonização” (Santos, 2018, p. 50).

REFERÊNCIAS 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia: saberes necessários à prática educativa. 36. ed. 
São Paulo: Paz e Terra, 2015.

GENTES. A Mãe do Brasil é Indígena - Myrian Krexu (na voz de Maria Bethania). YouTube, 
6 set 2020. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=dtO1RuRojYc&t=1s;

hooks. bell. Ensinando a Transgredir: a educação como prática da liberdade. 2. ed. São 
Paulo: Martins Fontes, 2017.

NASCIMENTO, Abdias. O Genocídio do Negro Brasileiro: Processo de um Racismo 
Mascarado. São Paulo: Perspectiva, 2016.

___________. O Quilombismo: Documentos de uma Militância Pan-Africanista. São Paulo: 
Perspectiva, 2019.

NASCIMENTO, Beatriz. Uma história feita por mão negras: relações raciais, quilombos e 
movimentos. 4. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2021.

NONATO, Symaira Poliana; DAYRELL, Juarez Tarcísio. Por uma Pedagogia das 
Juventudes: educação e a pesquisa como princípio educativo. Belo Horizonte: Fino Traço 
Editora, 2021.

PELANDRÉ, Nicéa Lemos. Ensinar e Aprender com Paulo Freire: 40 horas 40 anos depois. 3.
ed. rev. Florianópolis: Editora da UFSC, 2009 (São Paulo: Cortez e Florianópolis: Editora da
UFSC, ano 3, nº 4, jul. 2014, p. 13-27). Disponível em: 
https://periodicos.ifsc.edu.br/index.php/EJA. Acesso em: 19 jun 2025.

RUFINO, Luiz. Pedagogia das Encruzilhadas. Rio de Janeiro: Mórula, 2019.

_______. Ponta-Cabeça: educação, jogo de corpo e outras mandingas. Rio de Janeiro: 
Mórula, 2023.

_______; SIMAS, Luiz Antonio. Encantamento: sobre política de vida. Rio de Janeiro: 
Mórula, 2020.

______________. Fogo no Mato: a ciência encantada das macumbas. Rio de Janeiro: 
Mórula, 2018.

RUFINO, Luiz. Vence-Demanda: educação e descolonização. Rio de Janeiro: Mórula, 2021.

SANTOS, Antônio Bispo dos. a terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu 
Editora/PISEAGRAMA, 2023.

________. Colonização, quilombos: modos e significações. Brasília: UNB, 2015.

________. Início, meio, início. In: MAIA. Joviano (Org.). Quatro cantos. São Paulo: nº1 
edições, 2022.

https://periodicos.ifsc.edu.br/index.php/EJA
https://www.youtube.com/watch?v=dtO1RuRojYc&t=1s


_______. Somos da Terra. In: CARNEVALLI, Felipe; REGALDO, Fernanda; LOBATO, 
Paula; MARQUEZ, Renata; CANÇADO, Wellington. (Org.). Terra: Antologia Afro-
indígena. São Paulo: Ubu Editora/PISEAGRAMA, 2023.

_______. Somos da terra. PISEAGRAMA, Belo Horizonte, número 12, página 44-51, 2018. 
Disponível em: https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/5120556/mod_resource/content/1/
BISPO-DOS-SANTOS_Somos%20da%20terra%20-%20Piseagrama.pdf. Acesso em: 19 jun 
2025.

STRECK. Danilo R. et al (Orgs.). Dicionário Paulo Freire. 2. ed. Belo Horizonte: Autêntica 
Editora, 2010.

USPFFLCH. Aquilombar o Antropoceno, Contra-colonizar a Ecologia. YouTube, 13 mar 
2023. Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=7RCuzE6b83k. Acesso em: 26 jun 
2025.

https://www.youtube.com/watch?v=7RCuzE6b83k
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/5120556/mod_resource/content/1/BISPO-DOS-SANTOS_Somos%20da%20terra%20-%20Piseagrama.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/5120556/mod_resource/content/1/BISPO-DOS-SANTOS_Somos%20da%20terra%20-%20Piseagrama.pdf

