
A LITERATURA NEGRA E INDÍGENA NAS PRÁTICAS DO PIBID: AS
LEIS 10.639/2003 E 11.645/2008 NO COTIDIANO DA FORMAÇÃO

DOCENTE
Denília Andrade Teixeira dos Santos 1

Margarete Petri da Rosa 2

Mariana Diniz Dourado Matos 3

RESUMO

A educação  escolarizada,  como lócus  da  diversidade,  deve  pautar  pela  equidade  no  processo  de
formação tanto dos estudantes na Educação Básica quanto na formação de docentes, como preconizam
documentos legais e curriculares como a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (1996) e as
Leis 10.639/2005 e 11.645/2008. Presente no espaço escolar encontram-se as Relações Étnico-Raciais
que, longe de serem harmoniosas e pacíficas, vêm suscitando debates em busca de um processo de
formação  antirracista.  Desta  forma,  objetivamos  apresentar  um  relato  de  experiência  com  ações
consideradas afirmativas, no âmbito do PIBID, por meio do trabalho com contação de histórias negra e
indígenas  para  os  estudantes  na  etapa  da  alfabetização  nas  escolas-campo  do  subprojeto
Alfabetização/Pedagogia. As licenciandas foram orientadas a pesquisar obras literárias infanto-juvenis
de autores indígenas e negros para, posteriormente, fazer um levantamento das obras constantes no
acervo das bibliotecas escolares, fornecidas por meio do PNLD. O primeiro percalço encontrado foi o
acesso às bibliotecas escolares, já que em algumas escolas não há um profissional para proceder o
atendimento nesse espaço.  O segundo percalço consistiu em selecionar as obras,  já  que estas não
encontram um espaço específico na escola e nem encontram um lugar para o seu debate. Contudo, as
professoras supervisoras do PIBID tornaram-se imprescindíveis para a realização da atividade, pois,
além de  mediar  as  relações  na  escola-campo,  tomaram para  si  a  atividade  como uma  forma  de
promoção das relações étnico-raciais entre os estudantes. Assim, a contação de história foi realizada
com êxito e gravada pelas licenciandas para fins formativos de longo alcance. Contudo, reconhecemos
que este seria apenas um aspecto da formação docente para as relações étnico-raciais, pois o debate
precisa  envolver todos os  segmentos  sociais  e assegurar  investimento em formação para todos os
atores envolvidos no processo formativo, a fim de promover relações étnico-raciais saudáveis e não
hegemônicas.

Palavras-chave: Formação docente, Literatura indígena, Literatura negra, Relações étnico-
raciais, PIBID.

INTRODUÇÃO  -   FORMAÇÃO  DE  PROFESSORES:  POR  UMA  EDUCAÇÃO
ESCOLARIZADA PARA TODOS

Com  o  advento  da  Constituição  Federal  (1988),  a  nação  pôde  perceber  o

desenvolvimento  de  ações  voltadas  para  o  desenvolvimento  da  cidadania.  Para  que  a

população  tivesse  acesso  aos  seus  direitos  da  cidadania,  bens  e  serviços  deveriam  estar

disponíveis para 
1 Coordenadora  de  área  do  PIBID,  subprojeto  Alfabetização-  IFMG  Campus  Ouro  Branco-
denilia.santos@ifmg.edu.br
2 Docente supervisora do PIBID, subprojeto Alfabetização- Escola Municipal Maria Auxiliadora Tôrres- Ouro
Branco- margaretpetry@gmail.com
3 Licencianda do curso de Licenciatura em Pedagogiam, Bolsista do PIBID subprojeto Alfabetização- IFMG 
Campus Ouro Branco- marianadiniz47@gmail.com



todos.  Dentre  estes,  os  processos  relativos  à  formação  estariam  disponíveis  por  meio  da

educação escolarizada.  Mais do que ofertar a educação, a CF (1988) delimita  a Educação

Básica em 3 etapas interdependentes, tendo como porta de entrada a Educação Infantil, que

tem por objetivo introduzir as crianças no seu processo de aprendizagem. Já nesta primeira

etapa  da  Educação  Básica,  está  proposta  uma  “formação  humana  integral  que  visa  a

construção de uma sociedade justa, democrática e inclusiva (Brasil, 2017, p. 25)”.

Não por acaso a atual diretriz curricular, a Base Nacional Comum Curricular (BNCC)

elenca  a  inclusão  entre  os  adjetivos  da  formação.  Documentos  anteriores  a  ela  já

preconizavam a necessidade de uma educação que se fizesse para todos e todas sem nenhuma

discriminação, absolutamente. Como não poderia deixar de ser, a CF (1988) foi o primeiro

documento  legal  a  reger  esse  processo  inclusivo.  Em  seguida,  o  Estatuto  da  Criança  e

Adolescente (ECA), visando resguardar os direitos do público alvo da Educação Básica, não

apenas defendeu o direito à inclusão de todos e todas, mas apontou o caminho de acesso ao

direito das crianças e dos adolescentes. Na mesma direção da CF e do ECA (1990), a Lei de

Diretrizes e Bases da Educação Nacional (1996) que, já tendo o público definido, objetos e

objetivos da educação nacional, regeu o funcionamento do processo de formação e definiu a

estrutura das instituições formadoras. 

Com o passar do tempo, percebeu-se a necessidade de acrescentar orientações legais

na LDBEN (1996),  trazendo precisão nos aparatos e  equipamentos  legais  utilizados pelos

profissionais da educação. Dentre estes, percebeu-se a necessidade de uma educação que se

fizesse para o combate a todo tipo de violência. Uma destas e talvez a mais antiga, o racismo,

necessitou de leis específicas e diretrizes curriculares para uma formação étnico-racial. Assim,

nasceram a Lei 10.639 em 2003 e as Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das

Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africanas

(2004). A primeira alterou a LDBEN (1996) orientando, de forma obrigatória, a inclusão da

temática História e Cultura Afro-Brasileira nos currículos da Educação Básica, enquanto a

segunda é constituída por:

orientações, princípios e fundamentos para o planejamento, execução e avaliação da
Educação, e têm por meta, promover a educação de cidadãos atuantes e conscientes
no seio da sociedade multicultural e pluriétnica do Brasil, buscando relações étnico-
sociais positivas, rumo à construção de nação democrática (Brasil, 2004, Art. 2º).



A  partir  desses  aparatos,  todas  as  redes  de  ensino  deveriam  ofertar  a  educação

escolarizada para as relações étnico-raciais, pois entendemos que as relações de poder que se

fazem  na  convivência  social  na  qual  a  diversidade  étnica  está  presente,  injustiças  e

desigualdades imperam, ascendendo uma raça e suas ideologias em detrimento das demais.

Sendo assim,  o  objetivo  da  Educação  das  Relações  Étnico-Raciais  é  divulgar  e  produzir

conhecimentos,  “atitudes  posturas  e  valores  que  eduquem  cidadãos  quanto  à  pluralidade

étnico-racial, tornando-os capazes de interagir e de negociar objetivos comuns que garantam,

a todos, respeito aos direitos legais e valorização de identidade, na busca da consolidação da

democracia brasileira (Brasil, 2004, Artigo 2º)”.

Compreende-se, a partir do exposto nas DCN (2004), que a democracia ainda está em

processo de consolidação e a educação escolarizada torna-se um relevante espaço para as

práticas educativas para a cidadania democrática.  Com as leis 10.639/2003 e 11.645/2008,

ambas alterando a LDBEN (1996) no seu Artigo 26 B, encontramos  a  orientação para o

trabalho concernente às relações étnico-raciais nos componentes curriculares História, Arte e

Literatura. As Leis dizem da obrigatoriedade de explorarmos o ensino da História e Cultura

Afro-Brasileira  e  Indígena,  evidenciando que o objetivo central,  além de reconhecer,  visa

valorizar   “a  identidade,  história  e  cultura  dos  afro-brasileiros,  bem como  a  garantia  de

reconhecimento e igualdade de valorização das raízes africanas da nação brasileira, ao lado

das indígenas, europeias, asiáticas (Brasil, 2003, Parágrafo 2º).

Contudo, como promover uma educação antirracista se não pautarmos a temática na

formação de professores? Os docentes, especialmente da Educação Básica, necessitam de uma

formação que leve em consideração a construção da sociedade que luta pela justiça e pela

democracia. Assim, como conteúdos da formação docente, tornam-se imperativos: educação

para todos, reflexões sobre igualdade e equidade, justiça social e democracia. 

Desta forma, por meio deste texto, objetivamos apresentar um relato de experiência

com  ações  consideradas  afirmativas,  no  âmbito  do  Programa  Institucional  de  Bolsas  de

Iniciação à  Docência  (PIBID).  Como elemento  central  elencamos  a  contação de histórias

negras  e  indígenas  para  os  estudantes  na  etapa  da  alfabetização  nas  escolas-campo  do

subprojeto Pedagogia.

O PIBID, como relevante política pública na formação de professores, é uma marca

indelével na formação de docentes no IFMG e, de forma específica no Campus Ouro Branco,

temos, bolsistas estudantes do curso de Licenciatura atuando em 3 municípios: Congonhas, 



Conselheiro  Lafaiete  e  Ouro  Branco.  Contabilizando  o  total  de  12  escolas-campo  em

atendimento aos estudantes em processo de alfabetização, o PIBID Alfabetização iniciou os

trabalhos em novembro de 2024, com a conclusão prevista para novembro de 2026. 

Atuando na consolidação das habilidades da alfabetização tanto em Língua Portuguesa

quanto em Matemática, os bolsistas foram orientados a primar por práticas interdisciplinares

recorrendo  à  ludicidade  na  abordagem  metodológica.  Reconhecendo  a  Literatura  como

importante  aliada  no  processo  de  alfabetização  que  se  faz  concomitante  às  práticas  de

letramento (Soares,  2013), encontramos amparo nas Leis 10.639/2003 e 11.645/2008 para

propor a exploração de obras que tenham em seu cerne a história e cultura afro-brasileiras e

indígenas.  Contudo,  percalços  foram  encontrados,  pois  ainda  estamos  distantes  do

cumprimento  efetivo  das  leis  e  ainda  mais  distantes  de uma educação que  se faz para o

combate ao racismo e às violências simbólicas.

TRAMANDO A METODOLOGIA: CAMINHOS E DESCAMINHOS

Quando elaborado o projeto institucional do PIBID, encaminhou-se a necessidade e

urgência de pautar as relações étnico-raciais na formação, tanto dos futuros docentes quanto

das  crianças  na  Educação  Básica.  Assim,  em  planejamento  das  ações  mensais,  os

coordenadores  de  área  juntamente  com  as  docentes  supervisoras  do  subprojeto

Alfabetização/Pedagogia, elencaram o trabalho inicial com a Literatura infanto-juvenil cuja

temática  deveria  abordar  as  relações  étnico-raciais,  colocando  na  centralidade  os  povos

tradicionais, negros e indígenas. 

Como metodologia de trabalho, as licenciandas foram orientadas a pesquisar obras

literárias infanto-juvenis de autores indígenas e negros. No primeiro momento, os conceitos

literatura negra, africana, afro-brasileira e indígena foram explorados com as estudantes nas

aulas na IES. Amparadas em autores como Conceição Evaristo (2009) e Nilma Lino Gomes

(2003,  2006),  as  construções  teóricas  foram  debatidas  em  sala  e  desconstruções  foram

consolidadas. Em um segundo momento, receberam como orientação fazer um levantamento

das obras constantes no acervo das bibliotecas escolares, fornecidas por meio do Programa

Nacional do Material e do Livro Didático (PNLD). 

A partir dessa ação, os percalços surgiram no trajeto: o acesso às bibliotecas escolares

foi  dificultado,  já  que  em  algumas  escolas  não  há  um  profissional  para  proceder  o



atendimento nesse espaço. Vencido o primeiro percalço, surgiu o segundo: selecionar as obras

literárias 

indígenas e ou negras foi excruciante, já que estas não encontram um espaço específico na

escola e nem encontram um lugar para o seu debate. Ao constatar o desânimo das bolsistas

diante dos descaminhos, as professoras supervisoras do PIBID tornaram-se imprescindíveis

para a realização da atividade, pois, além de mediar as relações na escola-campo, tomaram

para  si  a  atividade  como  uma  forma  de  promoção  das  relações  étnico-raciais  entre  os

estudantes. 

A  partir  de  então,  coletivamente,  foram  pesquisados  livros  que  trouxessem  essa

temática tão importante para a promoção de uma formação humana, política,  e, com isso,

estabelecer novos vínculos afetivos com outros saberes. Para que o trabalho fosse efetivado,

foram acessados  os  seguintes  livros:  Omo-Oba –  Histórias  de  Princesas,  de  Kiusam de

Oliveira; Txopai e Itôhã, de Kanátyo Pataxó; Meninas Negras, Madu Costa; Kabá Darebu, de

Daniel Munduruku; O mundo no black power de Tayó, de Kiusam de Oliveira;  De grão em

grão, o sucesso vem na mão, de Katie Smith Milway e, por fim, A pescaria de Curumim e

outros poemas indígenas, de Tiago Hakiy.

Imagem 1: Obra literária O mundo no black power de Tayó (Kiusam de Oliveira)

Fonte: arquivo da bolsista (2025)

Finalmente, de posse das obras, as estudantes foram orientadas a proceder a contação

de histórias. Na IES, as bolsistas receberam instruções teórico-metodológicas para a contação

de história que, realizada com êxito, foi gravada fins formativos de longo alcance.



RESULTADOS E DISCUSSÃO

O  trabalho  de  pesquisa  e  levantamento  de  livros  literários  de  matriz  africana  e

indígena, proposto às bolsistas do PIBID, colocou-nos diante do primeiro impasse vivenciado

por algumas escolas públicas: as bibliotecas escolares que, em certas situações, inexistem, ou

então são transformadas em depósitos  de livros  didáticos  antigos  e  de uma literatura  que

sobrevive empoeirada e distante das mãos, dos olhares e das urgências das crianças. Trata-se

de uma literatura confinada em espaços exíguos e fechada a chave.

Apesar de não localizarmos livros que dessem conta de colocar em movimento as Leis

10.639/2005 e  11.645/2008,  observamos que na escola-campo Maria Auxiliadora Tôrres  há, sim,

bons títulos literários, mas falta um profissional qualificado que cuide, que mobilize o acesso

e os afetos para com a materialidade do livro literário. O que se tem, diante disso, é um espaço

estéril, silenciado, mera sala de guarda, desprovida de encantamentos, vivências estéticas, de

travessias, e sem o encontro com o outro que a palavra literária poderia nos proporcionar. 

Posto o primeiro desafio, restou-nos a vontade e o desejo de romper com a lógica da

escassez, da negação do espaço físico para o encontro com o sensível, com o simbólico e com

a criação.  Propusemo-nos,  então,  a  encontrar  brechas  e  frestas  que dissessem sim para  a

imaginação, para o encontro com nós mesmos e com o outro: a literatura viria então de outros

lugares e abriria janelas para o simbólico que buscávamos para nossa proposta de contação de

histórias africanas e indígenas. 

Abramovich (1997) afirma que para contar uma história, independente de qual for, é

necessário que se saiba como se faz. Quando se vai ler uma história para uma criança,  é

importante ter em mente que não se pode fazer de qualquer jeito, “pegando o primeiro volume

que  se  vê  na  estante”  (p.18).  É  necessário  sensibilidade  e  preparação  para  o  contar:

sonoridade, entonação, ritmo, recursos, conhecimento do vocabulário presente na história e

dos  personagens  são  alguns  dos  elementos  que  contribuem  para  uma  boa  contação  e,

consequentemente, o envolvimento das crianças com a história. 

Diante disso, às bolsistas foi proposto que tomassem contato com as histórias por meio

da leitura atenta e pormenorizada, ou seja, que vivenciassem esteticamente a obra. Após esse



contato inicial, a proposta foi que criassem recursos a serem usados na contação. Nessa etapa,

as bolsistas criaram fantoches, cartazes, desenhos, cenários que ajudariam na contação da 

história. Feito isso, o passo seguinte foi a gravação em vídeo da contação de histórias e o

compartilhamento da produção com as outras escolas-campo que compõem o grupo.  

Para além da criação dos recursos e da gravação do vídeo, consideramos importante,

logo de início, mostrar que a história contada está impressa em livros e, portanto, trata-se de

uma história que poderá ser lida, manuseada, analisada do ponto de vista da palavra escrita e

da ilustração, enfim, trata-se de uma materialidade física.

Imagem 2: Contação da história Txopai e Itôhã, de Kanátyo Pataxó

Fonte: arquivo da bolsista (2025)

Para Abramovich  (1997),  ouvir  histórias  pode estimular,  além do prazer  de  ouvir,

diversas outras ações, por exemplo, o desenhar, o musicar, o brincar, o pensar, o imaginar.

Ouvir  histórias não se resume apenas a  um momento de prazer e  de encantamento,  pode

simbolizar,  a  depender  a  história,  uma  possibilidade  de  produção  de  subjetividades,  de

encontro com o outro, com o diferente, e com outros mundos simbólicos. Representa, ainda,

uma  potencialidade  de  operar  contra  uma  lógica  discursiva  hegemônica  que  tende  a

subalternizar determinados corpos, culturas e saberes.



A partir  daí,  o  próximo  passo  foi  dialogar  com as  bolsistas  para  que  o  trabalho

produzido não ficasse restrito a um pequeno grupo de estudantes e professoras que compõem

nosso núcleo. 

Dessa forma, elas foram invitadas a levar a experiência para as crianças na escola-

campo. Em diálogo com as professoras regentes, organizamos um momento para que algumas

estudantes pudessem contar as histórias que haviam pesquisado, usando os recursos que já

haviam sido produzidos. 

Tão importante quanto ler e contar histórias às crianças em fase de alfabetização é

observar e analisar a recepção da obra literária por parte dos pequenos, isto é, como interagem

com a palavra do texto literário. Em geral, nessa faixa etária as crianças gostam de ouvir a

leitura de histórias, sentem-se curiosas e receptivas à leitura e à contação de histórias. Neste

sentido, consideramos relevante trazer alguns dos relatos das bolsistas sobre o momento da

contação. 

Quando uma das bolsistas contou a história Meninas Negras, de Madu Costa, chamou-

nos a atenção, logo de início, o estranhamento das crianças diante do vocabulário presente na

história.  As palavras  negro,  negra,  crespo,  preto geraram certo  desconforto,  como se não

pudessem ser ditas, como se fossem proibidas de circular livremente, como se houvesse um

contrato de fala e de escrita estabelecido no fenômeno da linguagem em que tais palavras não

tivessem direito à existência.

Imagem 3: Contação da história Meninas Negras (Madu Costa)



Fonte: arquivo da bolsista

Ao nos depararmos com esse estranhamento acerca do vocabulário presente na história

contada, percebemos ainda mais a importância que as Leis 10.639/2005 e 11.645/2008 sejam,

de fato, implementadas no contexto escolar, é que sejam palavras vivas no cotidiano escolar e

não mero instrumento legal. Se as palavras negro e negra não têm liberdade e autonomia para

circular  no interior  da escola,  precisamos nos questionar  que educação temos feito,  como

temos trabalhado para que os silêncios sejam rompidos e como atuar no sentido de promover

uma educação antirracista e pautada na diversidade étnico-racial.  Isso nos remete, ainda, à

importância de trabalhar a consciência de um passado histórico e do existir-se negro e negra

em todos os tempos e espaços (Gomes, 2006). 

Oliveira (2005), em Tramas da cor, atenta para o fato de que a linguagem influencia

na formação do pensamento, refletindo-se nosso modo de ver o mundo. Além disso, reafirma

que  as  palavras  não  são  neutras.  Neste  sentido,  reivindica  que  as  escolas  assumam  a

responsabilidade na superação do preconceito, dos estereótipos e garantam o bem-estar das

crianças negras. Diante disso, buscamos enfatizar princípios que marcam a negritude e os

movimentos negros: a ancestralidade, o território, a memória, a cultura e o corpo.

Entendemos que atentar para tais aspectos seria uma forma de provocar a identificação

dos  estudantes  nas  narrativas  apresentadas:  a  presença  de  uma avó  ou  avô  com as  suas



histórias  de vida,  remetendo aos  detalhes  do espaço geográfico  vivido e  às  memórias  de

experiências com as culturas africanas marcadas no corpo, cabelo, nas vestes, nas palavras. 

Nilma Lino Gomes (2003) afirma que

(...) o cabelo não é um elemento neutro no conjunto corporal. Ele foi  transformado,
pela cultura, em uma marca de pertencimento étnico  racial.  (...)  Dessa  forma,
podemos  afirmar  que  a  identidade  negra,  enquanto  construção  social,  é
materializada,  corporificada.  Nas múltiplas  possibilidades de análise que o corpo
negro nos oferece, o trato do cabelo é aquela que se apresenta como a síntese do
complexo  e  fragmentado  processo  de  construção  da  identidade  negra  (Gomes,
pag.26).

A autora ainda relata que quando da escravidão, os senhores forçavam os escravos a

rasparem seus cabelos, o que correspondia a mutilação, pois para alguns grupos o cabelo era

considerado  uma  marca  de  identidade  e  dignidade  e,  mesmo  que  esse  significado  tenha

atravessado  os  tempos,  ele  ganha  novos  contornos  e  adquire  uma  força  ainda  maior,  se

tornando uma linguagem que comunica  e informa sobre as  relações  raciais.  O corpo e o

cabelo do negro possuem codificações particulares, sendo que a presença de um simbolismo

se faz presente e a 

linguagem  que  se  estabelece  nos  remete  a  comportamentos  culturalmente  construídos  ao

longo de vários anos.  

Portanto, quando se trata da construção da identidade é necessário, de acordo com

Nilma (2003), ter conhecimento da transversalidade dos espaços sociais em que esta se forma,

espaços 

compreendidos  entre  lar,  trabalho,  lazer,  rua,  onde  o  público  e  o  privado  se  encontram,

evidenciando tanto a particularidade quanto a universalidade das pessoas. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A literatura pode representar o espaço de deslocamentos do eu no encontro com o

outro e com a palavra. Ela é uma possibilidade de investir contra aprisionamentos e clausuras

de modos distintos de ser e estar no mundo. Sem pretender atribuir  funções específicas  e

estanques à literatura, ela opera, neste caso, como uma potência simbólica no território escolar

no sentido de promover experiências de viver e de conviver, de propiciar afetos e experiências

outras com a diferença na formação dos sujeitos crianças e sujeitos adultos. 



Pesquisar, ler e contar histórias indígenas e africanas na escola é, de certa forma, fazer

um movimento de romper barreiras simbólicas e afetivas, de operar contra a lógica de um

modelo  único  de  ler  e  pensar  o  mundo  e  os  sujeitos  que  neles  vivem,  de  garantir  que

sobrevivam,  ao  menos,  lampejos  inventivos  de  resistência  contra  lógicas  de  apagamento.

Diante disso, quando as estudantes aceitaram o convite de contar as histórias pesquisadas, elas

colaboraram para  que,  junto  com as  crianças,  pudéssemos enxergar  espaços e  interstícios

possíveis de uma formação mais humana, logo, mais plural. 

 A proposta didática de contar histórias, enunciadas por vozes negras, representa uma

potencialidade  no sentido de trazer  o  modo de ver  e  sentir  o mundo sob outra  lógica de

representação que evidencie a diversidade e novas formas de expressão, sobretudo quando

consideramos que se trata de uma escola com grande número de crianças negras. 

Em termos de formação das estudantes bolsistas, consideramos de grande importância

que  sejam  preparadas  para  o  trabalho  com  as  relações  étnico-raciais  não  apenas  como

cumprimento da lei,  mas sobretudo pelas constatações que fizemos durante a contação de

histórias. O estranhamento das crianças com relação às palavras negro e negra nos mostrou

que é preciso investir cada vez mais na abordagem e na construção de experiências voltadas

para a diversidade racial presente na realidade brasileira. 

A partir das reflexões suscitadas pelas estudantes, não podemos deixar de fora algumas

questões que ainda não tem respostas, mas que precisam ser respondidas, para que possamos

avançar em direção à educação democrática, justa e igualitária: qual o papel da pessoa branca

nas relações étnico-raciais? Conseguiremos manter uma sociedade democrática e igualitária

com os brancos ditando os padrões?  Como formar os nossos estudantes brancos para lutar

contra o racismo, mesmo quando não conhecem a dor da discriminação racial? 

Uma  resposta  evidente  é  que:  não  basta  ter  leis.  Precisamos  de  ações  concretas,

efetivas  e  eficazes  para  as  relações  étnico-raciais  que  possibilitem  à  população  negra  e

indígena a condição de viver e não sobreviver,  de existir  sem a necessidade de resistir às

inúmeras violências que a assola. Entendemos ser necessário vencermos o mito da democracia

racial, para que as pessoas não brancas possam viver sem as camuflagens sociais para serem

aceitas:



Assim como o mito da democracia racial é discursado como forma de encobrir os conflitos
raciais, o estilo de cabelo, o tipo de penteado, de manipulação, e o sentido a eles atribuído
pelo sujeito que os adota podem ser usados para camuflar o pertencimento étnico/racial,
na tentativa de encobrir dilemas referentes ao processo de construção da identidade negra.
Mas tal comportamento pode também representar um processo de reconhecimento das raízes
africanas  assim  como de  reação,  resistência  e  denúncia  contra  o  racismo.  E  ainda  pode
expressar um estilo de vida (Gomes, pag.28)

O  PIBID,  enquanto  política  pública  de  formação  de  professores,  oportuniza  às

licenciandas negras o convívio com os estudantes negros da Educação Básica, em um espaço

potente  para  a  promoção  da  escuta  e  das  ações  afirmativas.  Contudo,  nem  sempre  as

licenciandas estão preparadas para a intervenção sobre as práticas de racismo e discriminação

racial que se dão no espaço escolar. A partir daí o papel da docente supervisora e dos docentes

coordenadores  é  acionado,  orientando,  formando  e  propondo  práticas  que  coloquem  em

debate a branquitude, o colorismo e a cidadania negra no Brasil.  O debate precisa envolver

todos  os  segmentos  sociais  e  assegurar  investimento  em  formação  para  todos  os  atores

envolvidos no processo formativo, a fim de promover relações étnico-raciais saudáveis e não

hegemônicas.

AGRADECIMENTOS

Agradecemos às supervisoras do PIBID subprojeto Alfabetização/Pedagogia que, com zelo e

esmero, abraçaram o Programa como um recurso potente na formação de professores para a

Educação  Básica.  De  igual  modo,  agradecemos  aos  coordenadores  institucionais  e  aos

coordenadores de área do IFMG Campus Ouro Branco pelo empenho na formação docente

em 

prol  de  uma  educação  para  todos.  Finalmente,  declaramos  nossa  gratidão  pelas  políticas

públicas implementadas pela CAPES-MEC e pela adesão do IFMG aos programas e projetos

em parceria.

REFERÊNCIAS 

ABRAMOVICH, F. Literatura Infantil: gostosuras e bobices. São Paulo: Scipione, 1997.

BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988:
Nós, representantes do povo brasileiro, reunidos em Assembléia Nacional Constituinte [...].
Brasília, DF: Presidência da República, [2020].

BRASIL.  Base Nacional Comum Curricular: educação é a base. Secretaria de Educação
Básica. Brasília: MEC/SEF, 2017.



BRASIL. Lei nº 8.069, de 13 de julho de 1990. Dispõe sobre o Estatuto da Criança e do
Adolescente e dá outras providências. Brasília, DF: Presidência da República, [2019b].

BRASIL.  Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996.  Estabelece as diretrizes  e bases da
educação nacional. Brasília, Presidência da República, [2019c]. 

BRASIL. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei no 9.394, de 20 de dezembro
de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no currículo
oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática "História e Cultura Afro-Brasileira",
e dá outras providências. Brasília, Presidência da República, 2003d.

EVARISTO,  Conceição. Literatura  negra:  uma  poética  de  nossa  afro-brasilidade.
SCRIPTA, Belo Horizonte, v. 13, n. 25, p. 17-31, 2º sem. 2009.

GOMES,  Nilma  Lino.  Educação,  identidade  negra  e  formação  de  professores:
repensando trajetórias. 2. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2003.

GOMES, Nilma Lino. Diversidade cultural, currículo e questão racial: desafios para a prática 
pedagógica. In: ABRAMOWICZ, Anete; BARBOSA, Lúcia Maria de Assunção; SILVÉRIO,
Valter Roberto. (org.). Educação como prática da diferença. Campinas, SP: Armazém do 
Ipê (Autores Associados), 2006.

GOMES,  Nilma  Lino. Sem perder  a  raiz: corpo  e  cabelo  como  símbolos  da  identidade
negra. Belo Horizonte: Autêntica, 2006.

MUNANGA,  Kabengele.  Rediscutindo  a  mestiçagem  no  Brasil:  identidade  nacional
versus identidade negra. Petrópolis: Vozes, 1999.

OLIVEIRA, R. Tramas da cor: enfrentando o preconceito no dia a dia escolar. São Paulo:
Selo Negro, 2005. 
 
SOARES, Magda. Alfabetização e letramento. 6. ed. São Paulo: Contexto, 2013.


